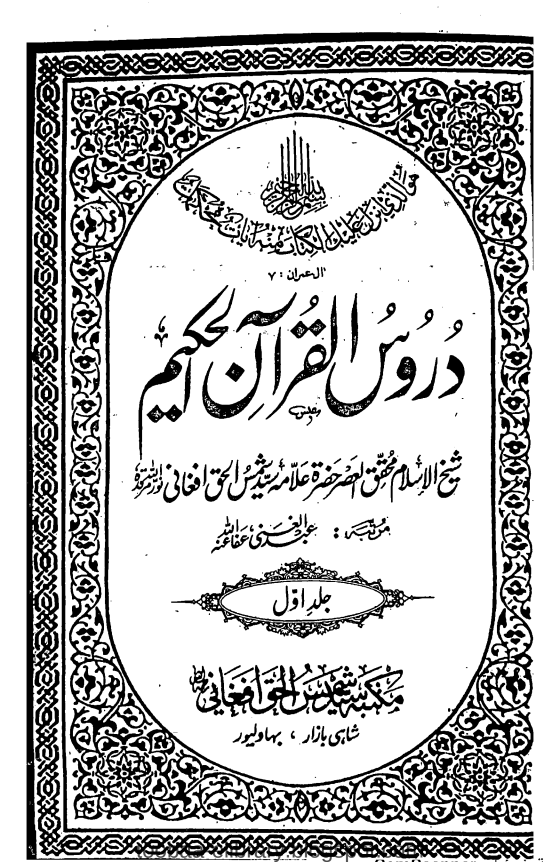


toobaa-elibrary.blogspot.com



( جمله حقوق تجق مرتب محفوظ ہیں )

نام كتاب .....دروس القرآن الحكيم جلداول

افادك سيرش الحق افغاني

مرتب عبدالغنى عفاالله عنه

مطبع

قيت ....

عنوانات اساءالقرآن سر جسم اورروح کے نقاضے۔ ضرورة القرآن برعقلي ولأل \_ انسان کی فطرتیں،خواہشیہ اوروفاعیہ صداقت القرآن-قرآن پاک کے منزل من الله ہونے شے دلائل ا اخلاق\_ قرآن پاک کاسیاس انقلاب۔ 4 صدانت القرآن پيةانوني وتا ثيريمل \_ ٦٣ شرح صدر۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

بسم الله الرحمن الرحيم.

عرض حال

اللہ تعالیٰ کے فضل وکرم سے دروس القرآن انکیم کی میرا جلدیں شائع ہو چکی ہیں جواس وقت آپ کے ہاتھ میں موجود ہیں۔ آپ نے گیارہ دروس (مقدمہ) کے طور پر بیان فرمائے تھے جو پہلے (خطبات افغائی) میں شائع ہو چکے ہیں۔ اب انہیں مناسبت کے لئاظ سے پہلی جلد میں شامل کیا گیا ہے۔ تو یوں مقدمہ، پہلی اور دوسری جلد میں شامل کیا گیا ہے۔ تو یوں مقدمہ، پہلی اور دوسری جلا اب اور دوسری میں ۳۳ دروس ہیں بید دونوں اب اب اور دوسری میں ۳۳ دروس ہیں بید دونوں

جلدیں صرف تعوذ ہشمیہ کی ہیں
حضرت علامہ افغانی نور اللہ مرقدہ نے اپنے دی سالہ قیام بہاول بور کے
دوران تعوذ ہشمیہ سورۃ فاتحہ اور سورۃ بقرہ کے چار رکوع پر دروس بیان فرمائے تھے۔
سورۃ بقرہ کے ہر (۳۲) بیتیں دروس کی ایک جلد بنائی گئی ہے تو اس حساب سے ماشاء اللہ
ان چار رکوع کی کل گیارہ جلدیں بنتی ہیں تو تعوذ اور تشمیہ سے لے کر بقرہ کے چار رکوع
تک کی کل ما جلدیں بنتی ہیں۔ یہ ایک نا در اور وقت کی ضرورت کا نایاب علمی خزانہ ہے۔
ان میں سے ایک جلد کو (المیہ شرقی) پاکستان کے نام سے شائع کر دیا گیا ہے اب بقیہ ۱۳ جلدیں بنیں گئی ہ

یہاں ایک سوال بیدا ہوتا ہے کہ دروس تو صرف سورۃ بقرہ کے چار کوئ تک
بیان کئے گئے ہیں مگر کتاب کا نام دروس القرآن الحکیم رکھا گیا ہے؟ جواب یہ ہے کہ معلوم
ہوتا ہے حضرت علامہ افغانی نور اللہ مرقدہ نے قیام بہاول پورکواپنی تذریس کا آخری
toobaa-elibrary.blogspot.com

موقعہ مجھاتو آپ نے وقت کے تقاضے کو مدنظر رکھتے ہوئے قرآن شریف کے تقریباً ہم مضامین کوا جمالی طور پر بیان فرمایا تا که عوام الناس وغیره مستنفید ہوں۔ تواس صورت کومدنظرر کھتے ہوئے ہمارے شخ حضرت شاہ نفیس انحسینی صاحب دامت برکاتهم نے ( دروس القرآن الحکیم ) نام تجویز فرمایا۔ ایک بات دہرانا ضروری سمجھتا ہوں کہ حضرت علامہ افغائی یہ دروس عوام الناس كومدنظر ركه كربيان فرماتے تھے ہر چند ہرمكتبِ فكر كے اعلىٰ ديني ودنيوي تعليم يافتہ حضرات کے علاوہ کم تعلیم یافتہ اور بعض بالکل ناخواندہ بھی ہوتے تھے۔تو حضرت جی انتہائی آ سان اور سادہ الفاظ میں بیان فرماتے تا کہ ناخواندہ صاحبان بھی سمجھ سکیں۔تو احقرنے بھی بعینہ انہی الفاظ کو قائم رکھا تا کہ روحانیت اور برکت برقر اررہے تو آپ حضرات کتاب میں تقریری انداز یا کیں گے نہ کہ تحریری۔ احقر کی خواہش ہے کہ میری زندگی میں اللہ تعالی اس نایاب علمی خزانے کو کتابی شکل عطا فرمادے تا کہ عوام الناس مستفید ہوں۔ مالی دشواری کی وجہ سے کتاب تاخیر ہے چیتی ہے اگر مخیر حضرات اس طرح تعاون فرماویں کہ احقر سے اصل قیمت پر کتب خرید کرمستحق طلباء وغیرہ میں تقسیم کریں تو اس سے کتب بھی جلدی جلدی شائع ہوں گی اور بیل مخیر حضرات کے لیے بھی صدقہ جار بیہ بے گا۔ باتی کتب میں جواغلاط اور خامیاں پائی جائیں وہ بندہ کی طرف منسوب کریں اور مطلع فرماویں تا کہ دوسرے ایڈیشن میں ان کی درشکی کر دی جائے۔

بنده: عبدالغنى عفاالله عنه كم رمضان السارك ٢٣٢٥ ء بمطابق ٢٠٠٠ ء

ورس\_ا

945-10 14

مقدمه

دروس القرآن الحكيم

نُوول القرآن

تمهيداآب فحسب ذيل بيان فرمايا-

پیشتر اس کے کہ قرآن مجید کے معانی ومطالب کو سمجھا جاوے۔ تین امور پرغور

(١) نزول القرآن (٢) ضرورة القرآن

(٣) صداقت القرآن\_ ليعنى حضور كريم صلى الله عليه والدوسكم برقرآن شريف

كيے نازل موا\_اورانساني زندگي فتاح قرآن كيول ہے؟

اوراس بات کا کیے یقین ہو کہ بیقر آن پاک ہو بہومزل من اللہ ہے۔ ہمارا نظام اس لیے درہم برهم ہوگیا کہ ہم میں یقین نہیں رہا۔ بیقینی کی دلیل بیہ ہے کہ ہم دنیا کے کاموں میں چستی کا ظہار کرتے ہیں اور دین کے کاموں میں سُستی کرتے ہیں۔ یقین کے کاموں میں سُستی کرتے ہیں۔ یقین کے ساتھ چستی ایسے لازم ہے جیسے آگ کے ساتھ گرمی اور سورج کے ساتھ روشنی دوشتی اور گرمی جیسے ان دونوں سے الگ نہیں ہو سکتی۔ اس طرح یقین سے چستی الگ نہیں ہو سکتی۔ اس طرح یقین سے چستی الگ نہیں ہو سکتی۔ جب ستی ہوتو باور کرنا جا ہے کہ یقین نہیں ہے رہی دل کی بات تو نہ میں دل نظر آتا ہے اور جب ستی ہوتو باور کرنا جا ہے کہ یقین نہیں ہے رہی دل کی بات تو نہ میں دل نظر آتا ہے اور خشل شرح پھی اس کے اندر کیا ہے۔ جو خش

جنگ میں بے خوف تک و دو کرتا ہے جو آل و خروش سے دیمن سے لڑتا ہے ان کی مفیل چرتا ہے تو ہم بھھ جاتے ہیں کہ یہ بہادر ہے ور نہ جو تھی میدان جنگ میں ایک کولی کی آ واز من کر بھاگ جائے تو وہ ہر دل ثابت ہوا۔ بہادرانہ حلے شجاعت کی دلیل ہیں اور بھا گنا ہر دلی کی دلیل ہے۔ ستی نشان بلکہ ڈھنڈورا ہے کہ دل میں دین کا یقین کم زور ہے۔ دین کا سارا دارو مداریقین پر ہے۔ جیسے موٹر میں پیٹرول ہوگا تو چلے گی ور نہیں۔ اگر کسی نے دھکالگادیا تو قدم دوقدم سے زیادہ ہیں چلے گی۔ کا کنات میں سب سے زیادہ ہیتی چیز اللہ تعالی پریقین ہے اور سب سے کری بات اللہ پر بے لیٹی ہے۔ قرآن کو ہم نے اب تک ضروری نہیں سمجھا انسانوں کو کتاب سکھنے پڑھنے سکول کالج جاتے ہیں فیسیں ادا کرتے ہیں۔ فاصلہ بھی طے کرتے ہیں دنیا کا ہر کام ہمارے نزدیک کام ہے لیکن قرآن کا کام ہی نہیں ہے۔ انسانوں کی کتار کو ملک ہم کتار کو سکھتے اور بڑھتے ہیں اگر نہیں بڑھتے تو قرآن کو نہاں پر الفاظاء

رسے بین دیو مرد مار میں مرد کے در میں ایس کی کتاب کو بلکہ ہر کتاب کو بان پر الفاظ،
کی کتاب کو بلکہ ہر کتاب کو سیکھتے اور پڑھتے ہیں اگر نہیں پڑھتے تو قرآن کو زبان پر الفاظ،
کاغذ پر نقوش اور دماغ میں مطلب و معانی کو محفوظ فرمایا۔ اس کلام کا سرچشمہ ذات رب
العلمین ہے ہمارے اور اللہ تعالی کے در میان دو واسطے ہیں۔ ایک حضرت جرائیل دوم
حضور نہی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم۔

جرائیل نے کیے حاصل کیا؟ اکابرمفسرین کہتے ہیں تلصیب روحانی۔ روحانی طریقے سے جذب کرنا۔ کا بُنات میں بھی دور کی چیزیں منتقل ہوتی ہیں جس کے ذرائع۔ فوٹو۔ایکسریز۔ ٹیلی ویژن ہیں بیتیوں مادی چیزیں ہیں سب کونظرا تے ہیں۔

لیکن الله اور جرائیل دونوں مادی چیزیں نہیں دونوں نظر نہیں آتے۔ روحانیات

ملکوت کی چیزیں ہیں۔

ذات باری تعالی کا کلام الحمد سے والناس تک جبرائیل تک خفل ہوگیا جو کہ صاف وشفاف ذات ہے۔ جب متوجہ ہوگی الله کی طرف تو قرآن پاک مختلف اوقات میں

جرائيل حضور اكرم صلى الله عليه واله وسلم كي خدمت مين تبهي انساني شكل مين حاضر ہو کر پیش کردیتے بھی ملکی صورت میں۔اس وقت حضورا کرم صلی الله علیہ والہ وسلم میں ملی صفت یعنی ملکیت غالب آجاتی تھی کہ جرائمل کے الفاظ س کر جذب فرما لیتے۔ بعض کہتے ہیں کہ انجذ اب روحانی اور دوسرالوح محفوظ سے حاصل کئے ( ککھے ہوئے الفاظ کو دیکھ كر) انسان كى قىمت كا الهم ترين فيعله جنت يا دوزخ ہے۔ اس فيعله كے ليے آخرى كاب قرآن باك ہے۔اللہ تعالى نے فيصلہ فرماياس پركوئى تبديلى ياردوبدل نه موعر بى بین زبان میں ہے۔اس لیے لازم رہا جب تک دنیا رہے عربی زبان محفوظ رہے یعنی یا د داشت اور د ماغ میں محفوظ رہے۔ کاغذات کے ذریعہ حفاظت اور د ماغ کی تحقیقوں پر حفاظت چونکہ آخری کتاب ہے اس لیے دونوں طریقے استعمال فرمائے مجے۔سینوں میں اور کاغذ دونوں میں محفوظ کیا گیا۔ ۲۲ کروڑ سے زیادہ انسان مادری زبان عربی والے ہیں اس کے علاوہ جن کی مادری زبان نہیں۔وہ علاء کرام وغیرہ جوعر بی زبان اچھی طرح ککھتے اور سجھتے ہیں۔ انجیل، زبور اور تورات ہر سہ کی زبان عبرانی تھی۔ وہ زبان اللہ تعالیٰ نے ختم کردی ہے دنیا کے صفحہ پر ایک شہرتو کیا محلہ بھی ایسانہیں جن کی زبان عبرانی ہو۔ ہندوؤں کے ہاں خارویدیں۔

ان کی بھی بہی کیفیت ہے کہ ایک محلہ بھی ایسانہیں کہ جس کی زبان سنسکرت ہوان ویدوں کو بھی اللہ تعالی نے ختم کیا تا کہ اس کی جگہ اللہ تعالی کی کتاب لے متمام گذشتہ آسانی کتابوں کی جگہ قرآن پاک نے لینی تھی ان کو ختم کیا اور ان کی زبان کو بھی ختم کیا ان میں جو صدافت تھی وہ قرآن پاک میں آگئی مہمنا محافظ ہے۔ جوصدافت کی با تیس تمام انبیاء پیہم السلام میں آگئی میں محفوظ کردیں۔ سینوں اور کتابوں میں محفوظ کیا دنیا میں کمفوظ کردیں۔ سینوں اور کتابوں میں محفوظ کیا دنیا میں کمفوظ کیا دنیا میں کی کتاب کا حافظ موجو دنہیں۔ چاہے جس پر فریضہ ہونہ چھوٹی کا نہ بڑی کا انہ کی انسانی

كتاب كابلكه سابقه آساني كتابول كالجمي كوئي حافظ نبيل - كتاب بهي جهوفي نبيس كتني بدي کتاب ہے اور زبان بھی اجنبی ہے۔جوزبان سیھی ہوئی ہواس کا یاد کرنا آسان نہیں ہوتا۔ جیسے انگریزی دان اور ٹائکہ والا۔ ہارے لیے انگریزی زبان اجنبی ہے اور عربی زبان بھی اجنبی ہے مگر سات سال کے بیجے حافظ ہیں۔ کسی حکومت نے کوئی تنخواہ انعام یا معاوضہ یا كسى قتم كى كوئى ترغيب نہيں دلائى بلكداس كے برعكس بيعض ہم ميں سے ايسے بھى ہيں جو متسخرکرتے ہیں۔وصلہ افزائی تو کا حفاظ پرتسنحرکرتے ہیں۔کسی بزرگ نے کہا کہ جس طرح آسان پرستارے چیکتے ہیں اس طرح الله تعالی قرآن یاک کوموٹے موٹے الفاظ میں آسان برستاروں کی طرح محفوظ کرسکتا تھا۔لیکن جس کی اللہ تعالی حفاظت فرمائے اسے کون مٹاسکتا ہے۔ کمال قدرت کا اظہار ہوتا ہے۔ ہرزمانے میں دشمنانِ اسلام زیادہ رہے ہیں۔ایک وقت میں مسلمان صرف ۱۳ سے اللہ تعالیٰ کے زور اور قوت کا اظہار دیکھواللہ تعالی نے فرمایا اسی زمین برمسلمان بھی رہیں گے اور دشمنانِ اسلام بھی رہیں سے اور دشمنوں کی گود میں اس قرآن یا ک و محفوظ رکھیں گے۔ انگریز قوم کی اسلام رشنی سب قوموں کی مجتمع ۔ مثنی سے زیادہ ہے۔ انگریزوں نے شروع شروع میں جب مرف قلمی نسخے قرآن ماک کے تھے۔اس وقت انہوں نے دویا تین سورو پیہ قیمت کا اعلان کر دیا۔ دھڑا دھڑمسلمان یا در یوں کے ہاتھ فروخت کرنے لگ گئے۔مولانا با قرعلی صاحب نے یا در یوں سے یو جھا کہتم کیوں خریدرہے ہو۔ پھرایک دس سال کے بیچے سے قرآن مجید حفظ سنوادیا اور اس طرح آ مھسال کے بیج سے اور پھر چھسال کے بیج سے تو پھران کواحساس ہوا کہ قرآن یاک کے سخوں کوتلف کرنا مطلب براری نہیں کرسکتا میتو بچہ بچہ جافظ قرآن ہے۔اللہ تعالی آب کے بعد کی سے بات نہیں کرےگا۔ع

toobaa-elibrary.blogspot<u>.</u>com

حال او رحمته للعالمين

بیاللہ تعالیٰ کا آخری پیغام ہے۔ نوردین کاعالم رہتی دنیا تک رہے گاچاہے۔ فالف ہوں۔ جب تک عالم موجود معنی محفوظ ۔ الفاظ کو حافظ اور قاریوں کے ذریعے محفوظ اور معانی کوعلاء کے ذریعے معفوظ فرمایا اور مقاصد کی حفاظت اتقیاء صلحاء اور زہاد کے ذریعے فرمائی جب کوئی الفاظ کو غلط کرتا ہے تو فوراً حافظ ٹوک دیتا ہے اور جب کوئی معانی غلط کرتا ہے تو عالم مولوی فوراً چیختا ہے کہ معانی غلط کررہا ہے۔ غرضیکہ ہرسہ کی حفاظت کا مکمل انتظام فرمادیا ہے۔

### اساء القرآن

اس سے پہلے نُوول القرآن پر بحث ہوئی تھی۔ جتنے الفاظ اللہ تعالی جرائمل کو سکھادیے اور تھم دیتے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے پاس پہنچادے۔ ہمارامشاہرہ ہے کہ بچوں کو بولنا الفاظ بنا نا اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات سکھلاتی ہے۔ یعنی انسان کو بچین ہی سے مادری زبان سکھاتے ہیں تو ہیں سال سے مادری زبان سکھاتے ہیں تو ہیں سال سکھاتے رہے ہیں تو ہی ہی اس طرح مہارت حاصل نہیں ہوتی جیسے اللہ تعالیٰ نے مادری زبان سکھادی غرض حضرت جرائیل یا تو لوح محفوظ سے دیکھ کرکلام پاک لے آتے مادری زبان سکھادی۔ غرض حضرت جرائیل یا تو لوح محفوظ سے دیکھ کرکلام پاک لے آتے مادری ذبان سکھادی۔

ضرورۃ القرآن سے پہلے اساء القرآن کا ذکر کیاجا تا ہے کیونکہ قرآن کریم کے چندنام ہیں اور نام بھی کئی تم کے ہوتے ہیں۔ قرآن کے اساء سے ہماری مراد ہے اساء بقیہ کی۔ جیسے حکومت خطابات عطاکرتی ہے۔ خان صاحب یا خان بہادر بید چند تاریخی نام ہیں جولقب اللہ تعالی نے قرآن پاک کوعطافر مائے وہ حقیقی ہیں یعنی حقیقت ہے۔ برعکس انسانی خطابات کے جوحقیقت نہیں ہوتے۔ حکومت جس کو خان بہادر بنادیتی ہے وہ فی الحقیقت خان بہادر بنادیتی ہو تا وہ اس کا مستحق نہیں ہوتا۔ جولقب یا خطاب اللہ تعالی عطافر مائے وہ صفت کمل اور هیقی ہوگی۔ قرآن کی بصیرت پیدا کرنے کے لیے چندا ساء ہیں۔

اقرآن جب يكتاب ياك عرب مين نازل موكى تقى تولفظ قرآن بهل بولا

جاتا تھا۔ جولفظ پہلے نہ بولا جاتا ہووہ قرآن مجید استعال نہیں کرتا۔ کیونکہ وہ لوگ جن میں قرآن مجید اتراہووہ کیسے بچھتے۔بلسان عربی مبین میں فرمایا گیا ہے۔قرآن ایک خاص کتاب کا نام ہے۔ پہلے عرب میں قرآن کولفظ کن معنوں میں استعال ہوتا تھا۔ یعنی کتاب والانی اصطلاحات ایجاد کرتا ہے۔ پہلے موجودہ الفاظ میں تھوڑ اتصرف کرتا ہے۔لفظ قرآن پہلے تین معنوں میں استعال ہوتا تھا۔

(۱) قرآن بمعنی پڑھناقو ایقوا سے قرآن ۔ فعلان کے وزن پر ۔ پڑھنے کے معنی میں۔ میں۔

(٢) جمع كرنے كمعنى قرات الماء في الحوض ميں نے پانى جمع كيا دوش

المستيمينكذ سمعتي ملس اقدارة المستدارية والعيز مريون مسالط

(۳) ہے جینے کے معنی میں ماقوات البعیوۃ سلاۃ قط یعنی پچہ جننے کے بعد لینے والے پردے جب تک ند کلیں تو کہتے ہیں اونٹنی نے پرد نہیں چھنے قرآن اس لیے کہا کہ پڑھی جاتی ہے۔ آسان کے نیچاس سے زیادہ پڑھی جانے والی اور کوئی کتاب نہیں۔ چین سے مراکش تک کتنے لوگوں نے نماز پڑھی ہوگی اور قرآن پڑھا ہوگا۔ عرب کوچھوڑ کر کسی کی زبان اپنی نہیں۔ جیسے افغانستان ، سمر قند وغیرہ ۔ عیسائیوں نے اس بات کا اقرار کیا ہے کہ سب سے زیادہ پڑھی جانے والی کتاب قرآن کریم ہے۔ ہر حرف پردس نیکیاں کھی جاتی ہیں جود نیا کے کتے ہیں وہ توجہ نہیں کرتے ۔ اور حسنات میں اضافہ کرتے ہیں وہی جود نیا کے کتے نہیں ہیں۔

۲۔ جمع کے معنی میں۔انسان کی بھلائی بہبود آخرت کی اور دنیاوی کے لیے جس قدر ہدایات ہوسکتی تھی۔اس میں سب جمع ہیں۔اور سسی کتاب میں نہیں۔ سو پھینکنا۔

انسان کے اعمال اور عقائد میں جو گذرگی ہے۔ اس کے بھینکنے والی ہے۔ جنہوں نے اس پڑمل کیا فرشتے ان پر فخر کرتے ہیں بیخو بی صرف اس کتاب کی ہے۔

مور مرانا م فرقان ہے۔

فرق کرنے کو کہتے ہیں۔ جس کے معنی ہیں جدائی اور فیصلہ کرنے کے۔ کا کنات عالم میں خیر وشر، نیکی و بدی رلی ملی غلط ملط ہیں۔ حق و باطل، فیصلہ کرنے کے۔ کا کنات عالم میں خیر وشر، نیکی و بدی رلی ملی غلط ملط ہیں۔ حق و باطل کوالگ ہمایت و گمرائی مخلوط ہے۔ آسان کے نیچ صرف یہی ایک کتاب ہے جو حق و باطل کوالگ کرتی ہے۔ اور ان میں فرق کرتی ہے۔ تا کرتی کوافتیار کرے اور کرائی سے نیچ۔ انسانی کتاب میں میں میں میں میں میں کہ وہ مہدایت دیں کیونکہ انسان تو خودشک وشبہ میں مبتلا ہے۔ وہ دوسروں کوکیا ہدایت کرے۔ حق و باطل کا فرق ٹھیک ٹھیک اللہ تعالی ہی کرسکتا ہے۔

سے تام برہان ہے۔

العنی جت وسند۔ چاہاں کوساری دنیا نہ دیکھے اور نہ خیال کرے اور سب دنیا کے کتے ہے رہے گراللہ تعالی نے فیصلہ کیا ہے کہ لوگوں کی قسمت کا فیصلہ اس ہوتا ہے۔ جنہوں نے اس پڑل کیا ان کا فیصلہ جنت ہے اور جنہوں نے اس پڑل کیا ان کا فیصلہ جنت ہے اور جنہوں نے اس پڑل کیا ان کا فیصلہ جنت ہے اور جنہوں نے اس کو کھلاتا ہے۔ امتیاز کا دوز خ کے ستی ہوں گے۔ دنیا میں دوستوں سے زیادہ اللہ میال دشمنوں کو کھلاتا ہے۔ امتیاز کا دن آنے والا ہے قرآن پر چلنے والوں کا مقام جنت اور خلاف کرنے والوں کا دوز خ ہوگا۔ ایک بزرگ سے کسی نے پوچھا جنت کی زندگی کیسی ہے؟ اس نے کہا آدھی خدائی ہے۔ اور بیسے بھی ہے۔ راحت وآرام ہر شم کی خواہش کے پورا ہونے کا لحاظ ہے۔ انسانوں میں سے دنیا میں سب سے بڑا بت کینڈی قرض کرلیں وہ چاہتا ہے ہمیشہ جوان رہے یا ہمیشہ زندہ رہے کین ایسانہ بیں ہوسکتا ہے اسے حاصل نہیں ہوسکتا۔ خدانے قرآن کر چلن والے کو خلیفہ بنایا ہے۔ جو تف اسٹنٹ ہوگا کمشز کا، گورز کا، صدر کا یا ڈپٹی کمشز کا۔ اسے پکھن کہ تو اختیار ہوگا۔ اینے اختیارات میں سے اللہ تعالیٰ جنت میں پھانسانوں کو اسے پکھن کہ تو اختیار ہوگا۔ اینے اختیارات میں سے اللہ تعالیٰ جنت میں پھانسانوں کو اسے پکھن کہ تو اختیار ہوگا۔ اینے اختیارات میں سے اللہ تعالیٰ جنت میں پھوانسانوں کو اسے پکھن کے کو اس کو اسٹنٹ میں سے اللہ تعالیٰ جنت میں پھوانسانوں کو اسے پکھن کہ تو اختیار ہوگا۔ اینے اختیارات میں سے اللہ تعالیٰ جنت میں پھوانسانوں کو اسے پکھن کے کھوانسانوں کو اسے پکھن کے کھور کے دیا میں کی خواہوں کیا کہ کورنر کا میں کھور کو کھور کیا کہ کھور کو کھور کے دیا میں کے دی کھور کے دیا میں کھور کیا کہ کھور کو کھور کے دیا میں کے دیا کھور کورگر کے دیا کھور کیا کہ کورنر کا میں کے دیا کھور کورگر کیا کہ کورنر کا میں کے دیا کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کیا کھور کے دیا کھور کی کے دیا کھور کی کھور کور کے کھور کی کھور کور کے دیا کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کور کے دیا کھور کی کھور کی کھور کور کے دیا کھور کیا کھور کے دیا کورنر کا کھور کے کھور کیا کھور کور کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کی کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کے دیا کھور کے دو کور کے دیا کھور کے دیا کھور کی کھور کے دیا کے دیا کھور کے دیا کے دیا کھ

سون دےگا کہ جو چا ہوکرو۔ ہمیشہ کی رہائی یا پھانی۔ ہدایت، فلاح ،سلطنت اور سربلندی صرف ای کتاب سے ہے۔ چاہانسان پڑھے یا نہ پڑھے۔ حدیثِ قدی ہے کہ ساری وزیا کے انسان اللہ تعالیٰ کی عبادت چھوڑ دیں یا سارے کے سارے عابد بن جا کیں۔اللہ تعالیٰ کی شان میں رائی برابر فرق نہیں آتا۔ ایک بزرگ نے کہا اور خوب کہا کہ ہم ان بیوقو فوں کی وجہ سے سنت پڑل چھوڑ دیں۔حضوراکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اگرکوئی کھانے کی چیز گرجائے اور جگہ پلید نہ ہوتو اسے اٹھا کر دھوکر یا صاف کر کے کھائی جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی صفت رزاقی کا مظاہرہ ہے۔ ایک بزرگ سے گاڑی میں کھانے کی چیز گری ۔ اٹھائی صاف کر کے سب کے سامنے کھائی ہے ہے۔ سنت پڑل کرنا۔

تین نام قرآن، فرقان، بربان، بهمیمن، نگهبان - ایک لا که چوبیس بزار پینجبر علیه السلام بیج میح لیکن کسی کی کتاب موجود نہیں - ان سب کی تعلیم کی روح اور عطرای قرآن یاک میں موجوداور محفوظ ہے۔

۵۔نام نور ہے۔ لقد جاء کم من اللہ نور و کتب مبین نور منی روشی خار جی بھی اور باطنی بھی اور روشی کا تعلق سورج سے ہاس لیے دن میں تو روشی ہے رات کو متبادل انظام بھی۔ چراغ اور لالٹین وغیرہ سے کیا جاتا ہے۔ کیونکہ باہر کی روشی کی ضرورت ہے لیکن اس سے زیادہ ضرورت باطنی روشیٰ کی ہے۔ دل میں بھی روشیٰ کی ضرورت ہے ظاہری روشیٰ سے گڑھے۔ کا ننے اور بچھو وغیرہ نظر آتے ہیں اسی طرح آگر قلب انسانی کے اندر رات ہی رات ہو یعنی اندھیرا ہوتو ایمان اور کفر، اطاعت اور معصیت ، حق اور باطل کا پہت نہ رات ہی رات ہو یعنی اندھیرا ہوتو ایمان اور کفر، اطاعت اور معصیت ، حق اور معلی کا پہت نہ کیا سے گا۔ محسوسات کے علم کے لیے سورج کی ضرورت ہے دینیات اور معنویات کے لیے دل کا سورج جا ہے طاہری سورج بھی اللہ تعالی نے بنایا ہے۔ باطنی روشیٰ کا انتظام بھی

قرآن کریم ہے کیا ہے اس لیے قسو آن مبین کہا گیا کہ حقیقت کھولنے والی روشی ہے۔
آخرت کی قبر کی۔ اخلاق کی سب کی حقیقت کو کھو لنے والی ہے ایک ظاہری سورج ہے۔
ایک باطنی قرآن ۔ آسانی سورج وائی نہیں۔ رات کوئیں۔ بادل کے وقت نہیں۔ گربمن کے
وقت نہیں لیکن باطنی سورج کوگر بہن نہیں اور وہ دائی سورج ہے۔ جن لوگوں کے دلول میں
قرآن کی روشن ہے۔ وہ روش ہیں ورنداند هیرا ہے۔ جے نئی روشنی کہا جاتا ہے۔ وہ دراصل
نئی تاریکی ہے نئی روشنی نہیں کیونکہ روشنی نئی اور پُر انی سب قرآن میں ہے۔ دیکھو بار بار
پڑھنے سے ہمیشہ تازہ ہے۔ جی بھرتانہیں۔ اکتا تانہیں۔

۲۔ اسم الکتاب ہے۔

مرف قرآن ہی ہے۔ باتی کتاب ہی نہیں۔ کسی ہوئی چیز کو کتاب کہا جا تا ہے۔ کسی ہوئی ورک قرآن ہی ہے۔ باتی کتاب ہی نہیں۔ کسی ہوئی چیز کو کتاب کہا جا تا ہے۔ کسی ہوئی چیز کوسند کہا جا تا ہے۔ جسے دستاویز معاہدہ وغیرہ (بھے نامدوغیرہ وغیرہ) جو بات تحریر میں نہیں آئی وہ ۹۹ فیصد نہیں آتیں صرف دو فیصد آتی ہیں۔ وہ بھی متند نہیں ہوتیں۔ اقول کمتوب غیر کمتوب کی اہمیت کا فرق ہے۔ کتاب اہمیت کو ظاہر کرتی ہے۔ جسے کتاب افلاطون کی غیر کمتوب کی اہمیت کا فرق ہے۔ کتاب افلاطون کی ہے۔ کتاب بوعلی میں ناکی ہے۔ انسان فانی ہے ان کی با تیں اگر کھنے کے قابل ہیں تو دراصل کے لیے یہی کتاب ہے۔ یہ ساء بقیہ جو میان ہوئے۔

کو میان ہوئے۔

ضرورۃ القرآن۔ مسلمانوں کی برقعتی ہے کہ قرآن پاک کی طرف توجہ نہیں دی۔
کیونکہ ضرورت ہی نہیں بڑی جس کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس پر چستی ہوتی ہے۔ مال
کمانے میں چستی ہے کیونکہ مال کمانے کی ضرورت پریقین ہے۔ قرآن کی ضرورت پریقین
نہیں اس لیے اس کی طرف سستی ہے۔ قرآن کریم آسان سے اتاری ہوئی وتی ہے وتی کی

ضرورت کیا ہے۔ وی سے انسان بے نیاز ہوسکتا ہے؟ اگر نہیں ہوسکتا تو وی الها ، کلام الها اور قرآن کی ضرورت ہے اگر کام نہیں چل سکتا تو ضرورت ہے انسان کے لیے معرفت انسان ضروری ہے اگر دوسروں کو پہچانا ضروری ہے تو اتنا نہیں جتنا کہ اپنے آپ کو پہچانا ضروری ہے۔ سہلے انسان اپنے آپ کو پہچانا ہے دنیا گراہ ہے کا تنات شناس ہے اور خود شناس نہیں۔ اپنی پہچان نہیں کررہا۔ مریخ اور چاند وغیرہ سرکر لیے ہیں۔ بڑا مسکلہ انسان کے لیے معرفت ہے۔ انسان کو انسانیت سے آگاہ کیا جائے کہ اسے کیا ملا اگر نہ انسان کے لیے معرفت ہے۔ انسان کو انسانیت سے آگاہ کیا جائے کہ اسے کیا ملا اگر نہ

اورخود شاس نہیں۔ اپنی بچپان نہیں کررہا۔ مرئ اور چاند وغیرہ سرکر لیے ہیں۔ برا مسلہ
انسان کے لیے معرفت ہے۔ انسان کو انسانیت سے آگاہ کیا جائے کہ اسے کیا ملا اگر نہ
جانے تو اس کی قیمت معلوم نہیں ہوسکتی۔ اگر پچپان نہ ہوتو گھڑیوں کی قیمت کا سے اندازہ نہیں
ہوسکتا۔ سورو پے اور پچاس والی برابر ہے۔ انسان کے تجزیہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک
انسان کا بدن ہے اور ایک روح ، جب روح نکل جاتی ہے تو بدن کس کام کارہ جا تاہے؟ جو
قو میں غرق ہوئیں ، عذاب میں گرفارہ و کئی وہ کھوک اور غربت سے جاہ نہیں ہوئی بلکہ جب
وہ آسان پر اُڑر ہے تھے تو ہلاک ہوئے۔ مادی ترقی کے ساتھ خدا فراموثی لازم ہے۔ جو
قو میں ہلاکت کے کنارے پر ہیں وہ طلحی پر ہیں۔ قیمی جان ہے بدن نہیں۔ جب جان نکل
جائے تو آئی کان منہیں کر سکتے ہاتھ پاؤں وغیرہ سب بے کار ہوجاتے ہیں۔ بدن
کاغذ کا ہوجا تا ہے۔ حقیقت جان ہے۔ جان نکل جانے کے بعد کمشنر ہو یا چیڑائی گھر میں
کاغذ کا ہوجا تا ہے۔ حقیقت جان ہے۔ جان نکل جانے کے بعد کمشنر ہو یا چیڑائی گھر میں

جائے تو آ کھ کان ناک کام نہیں کر سکتے ہاتھ پاؤں وغیرہ سب بے کار ہوجاتے ہیں۔ بدن
کاغذ کا ہوجا تا ہے۔ حقیقت جان ہے۔ جان نکل جانے کے بعد کمشنر ہو یا چڑائی گھر ہیں
کسی کور ہے نہیں دیا جاتا۔ بلی چوہ ہی گھر میں رہتے ہیں گرمردے کو ایک رات نہیں
کشہر نے دیتے یعنی رہنے کے قابل نہیں۔ فیتی چیز تو نکل گئی۔ انسان میں بدن اور روح دو
چیزیں ہیں۔ جان قیمتی ہے۔
بدن کی پرورش کے لیے انظام (۱) زمین رہنے کے لیے۔ (۲) سائس کے لیے
بدن کی پرورش کے لیے انظام (۱) زمین رہنے کے لیے۔ (۲) سائس کے لیے

ہوا۔ کھانے کے لیے زمین کو حکم دیا۔ نمونہ ڈال دو تازہ بتازہ ہرسال بساط سے پیدا کررہی ہے۔ علامہ الوی روح المعانی والے نے خواب و یکھا کہ اللہ نے حکم دیا ہے کہ آسان اور

زمین کوشی میں لےلوایک ہاتھ آسان کی طرف بڑھایا اور دوسراسمندروں اور زمین کی طرف تعبيرتفسرقرآن ياكتھي۔

م سان سے باہر کوئی چیز ایس بتاؤ جوخادم نہ ہو۔آ سان، زمین، بادل جاندوغیرہ سب خادم ہیں۔ کائنات انعام ہے۔ انسان منعم علیہ تعالی نعمت دہندہ منعم -سب چیزیں نعت ہیں۔ بیسارا کارخانہ مارے جسم اور بدن کی پرورش کے لیے ہے۔ روح کے لیے

بدن زمین سے ہے اور روح اوپر سے۔بدن کے لیے غذا

اور ہرطرح کا سامان زمین سے کیا۔ روح اوپرسے ہے تو روح کے لیے غذا وغیرہ آسان

روح کے لیے کیا؟

بدن ہلاک ہے بغیرخوراک کے،روح ہلاک ہے بغیر قرآن کے۔بدن اورروح ا پے جیسے جوتا اور پاؤں۔ جوتے کا نقصان سمجھتے ہیں۔ پاؤں کا نقصان ہوتو نقصان نہیں سجھتے۔ یقینا ہم میں سے بدنی غذا کھانے والا اگر غذا سے محروم ہوجائے تو فوری ہلاکت ہے۔روح کی غذاہے محروم ابدی محروم۔زمین کی کائنات سے بدنی زندگی اورآ سانی کتاب ہے روح کی زندگی، قرآن ہے محروم اللہ تعالی ہے محروم۔ حیات ابدی قرآن کے ساتھ وابستہ ہے۔

#### כנש-ש

1-11-4461

## جسم اوررُوح كے تقاضے

اس سے پہلے انسان کے لیے اللہ تعالیٰ کا کلام یا وی الیل کی ضرورت ہے پر بیان شروع کیا تھا اسلام چونکہ بنیا دی مسئلہ ہے۔اس لیے اس کا رنگ یوری طرح دل پر چڑھ جائے کہ وجی الی یا کلام الی کی ضرورت ہے۔ دوسری دلیل انسان کے اندرایک جسم یابدن اورایک روح یا جان ہے۔روح ایک لطیف چیز ہے۔ دونوں کے تقاضے یا خواہشات اور جذبات مختلف ہیں۔جسم فطری طور پرتین چیزوں کا تقاضا کرتا ہے۔ ماکول،مشروب اور شادی۔عام انسان کھانے کی خواہش بلا ترغیب کے کھانا طلب کرتا ہے۔ پیاس کے وقت یینے کی خواہش بیر بھی جسمانی جذبہ ہے۔جسم کی فطرت کی آواز ہے کہ کھانا پینا ضروری ہے۔ اس میں بالغ نابالغ برابر ہیں۔تیسری بالغ ہونے کے بعد نکاح یا شادی۔جسم کی کل فطری عاجتیں تین ہیں اس کے ساتھ دوسرا شریف جزوروح ہے اس کا تقاضا محبت الها ہے۔ روح الله سے متعلق چیز ہے۔اس لیےاس کی خواہش ہے کہ الله کی محبت،جسم جو کہ زمین کی چیز ہے۔اس کی خواہش بھی زمین سے ہے۔ کل خواہشیں جار ہیں۔بدن کے لحاظ سے تین اورروح کے لحاظ سے ایک، محبت الها انسان کی فطرت میں داخل ہے۔ اس کی فطرت میں اس کی ضرورت داخل ہے جو عالمگیر ہے۔ جہاں جہاں آبادی ہے اللہ کی محبت کا تقاضا ہر جگہ مانا جاتا ہے۔ اس تقاضے کے بورا کرنے میں غلطی ہو یہ دوسری چیز ہے۔ جیسے کھانے کی خواہش کے لیے بچائے اچھے کھانے کے گلی سری چیز کھائے۔عیسائی اور یہودیوں کے

گرہے ہندوؤں اور بدھوں کے مندرمسلمانوں کی مسجد جب سے انسان چلا آ رہا ہے۔ پیر عبادت گاہیں موجود ہیں انسان کی تاریخ لکھنے والے اس بات پر متفق ہیں کہ جب ہے انسان چلا ہے وہاں سے عبادت گاہیں موجود ہیں رہ رہ کے عبادت گاہ معبود کی محبت کے جذبك اظهار كاطريقه بصحح ياغلط عباوت كي شكل مين الله كي محب كااظهار كر \_\_اسلام والوں نے جب یہود ونصاری تھیک طور پر تھے صحیح طور پر استعال کیا۔انسان کی روح اور " و حمرائی میں اللہ سے محبت كرنے كا جذبه موجود ہے۔ ورنه بيعبادت كابي وجود ميں نه آتیں۔بدن کے لحاظ سے تین تقاضے روح کے لحاظ سے صرف ایک تقاضا محبتِ الهل کا۔ اسلام نے اس خواہش کوفطرت کا تقاضا فرمایا ہے۔ فسطرة الله التي فسطر الناس عسليها جسم كے لحاظ سے فطرت كا تقاضا اداكرنے كے ليے يانى كا انظام خالق نے كيا ہے۔آپ کا یانی براحسان نہیں یانی کا احسان ہے۔اس طرح روح کا بھی تقاضا ہے اور ضروری ہے کہاس کا تقاضا بھی مہیا ہو۔خالق فطرت نے ان چارمطالبات کا انتظام کیا ہے حار تقاضے خالق نے رکھے۔خالق کا نئات نے ان حاجتوں کا سامان بھی مہیا کیا فطری تقاضوں کے لیے سازوسامان مہیا کیا اور پیدا ہونے سے پہلے ہم موجود نہ تھے اور زمین میں قوت بیدا کی کہ تازہ بتازہ ہمارے کھانے کے لیے چیزیں نکالے۔ ہاتھ پاؤں ہلا کر۔ اگر کھانے کا پہاڑ کھڑا کر دیتا تو وہ مناسب نہ تھا زمین آ دم علیہ السلام کے وقت سے کھانا پیدا كررى ہے اور اس روز سے اس كى طاقت زور ير ہے۔ دريا اور چشمے يانى كے ليے پيدا کئے۔اگر قلت ہوتو بارش کے ذریعے بوری کی گئی۔اس کے لیے سی درخواست کی ضرورت نہیں۔کھانے پینے کا انتظام سب مکمل فرمایا۔ بالغ ہونے کے بعد شادی کی ضرورت ہوتی ہے کیونکہ اگریہ سلسلہ نہ ہوتو پُرانے آ دمی تھیت جا ئیں گے۔ نئے پیدا نہ ہوں تو زمین جنگل

موجائے اسی خاص وقت تک آ باور کھنا ہے اس اے لیے بھائی کا انتظام اللہ تعالی نے خود

فرمایا ہے۔ فطرت انسانی کے تین مطالبات جم کے متعلق تھے۔ ماء کول، مشروب بمنکوری ان کا انتظام پہلے سے موجود تھا۔ جو تقاضاروح کا ہے اور صرف ایک ہے۔ اللہ تعالیٰ کی مجت اس کے لیے انتظام کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ جنہ بھڑ کے اور اسٹھے اس کی تفقی بجھانے کے لیے کیا انتظام کیا ہے۔ اگر کوئی کج خیال کہے کہ بیٹیں ہے۔ جیسے پورپ کا عملی جذبہ ہے صرف جسمانی خواہش کے تقاضے پورے کرنا اور روح کے لیے بچھنہ کرنا۔ توبیاللہ تعالیٰ کے شایا ن شمان نیس ہے۔ کم ورجہ کے لیے بعنی چیڑای کے لیے تو انتظام ہواور شریف جزو (کمشز کے شان نیس ہے۔ کم ورجہ کے لیے بعنی چیڑای کے لیے تو انتظام ہواور شریف جزو (کمشز کے لیے) کوئی انتظام نہ ہووان تعدو انعمت اللہ لا تحصو ھاعظیم دستر خوان اللہ تعالیٰ کی فات نیان کا نام ہے۔ نیمتوں کا بچھا ہوا ہے۔ لیکن آئی بھیں نہیں دیکھتیں۔ سائنس اللہ تعالیٰ کے قوانین کا نام ہے۔ جس قدر علم زیادہ ہوگا۔ خالق سے محبت زیادہ ہوگی۔ اللہ تعالیٰ نے جو فوائد بے شارر کھاور جس قدر علم زیادہ ہوگا۔ خالق سے محبت زیادہ ہوگی۔ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کونہ پیچانا۔

علم التبریری میں نہیں ول میں ہے۔ عرب کے بدؤں اور جاہلوں نے اللہ کو پہچانا فر محلوم کے لیکن اللہ کونہ پہچانا۔ ایک بدو سے فلسفی نے پوچھا اون جراتے ہوفل فہ بھی پڑھا اس نے کہا میں نے فلسفہ کی ضرورت نہیں تہجی ۔ ضرورت روٹی کی ہے جیسے حاصل ہوجائے۔ اس نے کوئی کہا کوئی پوچھے خدا تعالی ہے کہ نہیں۔ کیسے جواب دو کے علم کااصل مقام دل ہے۔ اندر سے چشمہ کی طرح پھوٹنا ہے ہا ہر سے نہیں آتا۔ بدونے کہا میں جانتا ہوں کہ اللہ تعالی کی ذات موجود ہے۔ اونٹ کودیکھواس کے پاؤں کے نشان کہا میں جانتا ہوں کہ اللہ تعالی کی ذات موجود ہے۔ اونٹ کودیکھواس کے پاؤں کے نشان اونٹ ہونے کی دلیل ہے۔ برے ستاروں والا آسان اور زمین اللہ کی کیوں دلیل نہیں۔ انتا برای کارخانہ پھراس کا انتظام یہ بغیر اللہ تعالی کے کیسے وجود میں آیا اور کیسے قائم ہے۔ بدو کی بدی دلیل سے ہوا ہے۔ تھی۔ شقاوت اور ہذا ہے ، اللہ تعالی کی طرف سے ہے۔ دوسرے بدیمی دلیل سے ہوا ہے۔ تھی۔ شقاوت اور ہذا ہے ، اللہ تعالی کی طرف سے ہے۔ دوسرے بروسے پوچھاعلم کیوں نہیں پڑھتے تا کہ دین کے متعلق علم ہو۔ اس نے کہا میں جانتا ہوں کہ

اس دنیا کے بعد ایک اور عالم آئے گا۔جس میں بہشت اور دوزخ ہوگی اس کی دلیل بدونے یہ بتائی کہ آپ کا خیال ہے کہ چونکہ دنیا کا دعویٰ دو گواموں سے ثابت ہوتا ہے۔ ایک لاکھ چوبیں ہزار اللہ کے پینمبروں نے اللہ کے گواہوں نے گواہی دی کے دوسری دنیا آنے والی ہےجس میں سے ہرایک کی گواہی دس کروڑ آ دمیوں سے زیادہ ہے۔

مرجانے کے بعد اگرآپ کی بات سی ہے کہ کوئی حساب کتاب ہیں تو ہم اورتم برابررہے لیکن دوسرا احمال ہے کہ اگر میری بات سچی ہے تو تیری تباہی کیونکہ تونے کوئی انظام نہیں کیا اور میں انظام کئے جارہا ہوں۔ آخرت کا یقین اور اللہ کا یقین تھوڑی ی بات سے بدونے ولا دیا۔ کا تنات کاعلم ہے بیقطرہ ہے بورپ کا دریا اورسمندر ہے لیکن اس کے باوجود بھی خدا کونہیں پایا۔فطری تقاضائے محبتِ الہیٰ کاانتظام ہے جوضروری ہے۔

روح شریف ہے بدن خسیس ہے۔ محبت کا تقاضہ ہے رضائے محبوب انبان کو جس سے محبت ہو وہ جا ہتا ہے کہ مجبوب کو ہر صورت راضی رکھے اور ناراض نہ ہو۔ جہال حقیق محبت ہودونوں با تیں ضروری ہیں راضی رکھنا اور ناراضی سے بچنا۔ آ دمؓ سے اب تک ہر مخض قلب میں روحانی جذبہ رکھتا ہے۔ اللہ تعالی سے ہماری محبت ہے عبادت گاہیں انسان نے بنائی ہیں کہ اللہ کوراضی رکھوں ناراض نہ رکھوں محبت کا بیرنگ فلسفیانہ رنگ ہے۔ضروری ہے محبوب راضی ہواور ناراض نہ ہو۔ جیسے آگ کے ساتھ گرمی کا ہونا ضروری تقاضا ہے۔ انسان کا فطری تقاضاہے کہ اللہ تعالی راضی ہواور ناراض نہ ہو۔اس لیے علم ضروری ہے کہ راضی کس چیز سے ہوتا ہے۔اور ناراض کن چیزوں سے ہوتا ہے۔کوئی مہمان آ جائے تواس سے بوجھاجاتا ہے کہ کیا کھانا پسندہاور کونسانا پسندہے۔اینے جیسے انسان کی پسندنا پسند کا پتہ چلانا پڑتا ہے ہمیں خودمعلوم ہیں ہوتا۔ اللہ تعالی کوہم سے اور اللہ سے ہم کوکوئی مناسبت

نہیں ہے۔اس لیے کیسے فیصلہ ہو کہاسے کیا پہند ہے کیا پہند نہیں جب تک وہ خود بول کرنہ

بٹلادے کہاہے کیا پسندہاور کیا پسندنہیں۔ایک ہمارے جیسے انسان جب تک نہ بتادیں ہمیں معلوم نہیں ہوتا اور ہم اپنے عقل سے نہیں تر اش سکتے ۔ کداسے کیا پیند ہے اور کیا نہ پیند ے۔ایے بھیےانسان کی پیندنا پیند۔مرضی غیر مرضی کھانے وغیرہ کے لیے ہیں پیۃ چاتااللہ تعالی جو ماوراء الوراء ہے اور مخرق العقل ذات ہے۔ تو اس کے لیے عقل کافی نہیں۔اللہ محبوب ہے تکویٹی ضروریات کے لیے اس کی پیند نا پیند کومعلوم کیا جاوے جب تک اللہ تعالی نہ بتاد ہے ہمیں معلوم نہیں ۔عقیدوں میں اعمال میں فلاں فلاں چیزیں اسے پند ہیں اورفلال فلال چیزیں اسے ناپسند ہیں۔ جب الله تعالیٰ بنا دےگا۔اس کا نام قرآن یاک ہے۔مامورات منہیات مرضیات غیر مرضیات بھی اس میں موجود میں۔اینے جیسے انسان کی پنداورنا پیند کاعلم ساری دنیا کے عقمند نہیں کرسکتے۔وہ اللہ تعالی کی پینداورنا پیند کاعلم کیے معلوم کرسکے گا مامورات ومنہیات کے اعلان کے لیے جس کو بیند کرے گااس کا نام نی ہے شاہی اعلان کرنے کے لیے قبراور آخرت میں ان اعمال اور عقائداور اخلاق کے لیے جنت اور بہشت ہے۔اوراعمال سوء و بدعقا کد کے لیے دوزخ اور سزا ہے۔روح کا فطری تقاضا الله تعالی کی محبت ہے اور مرضیات کا معلوم کرنا ہے۔ مامورات برعمل کرنا اور منہیات سے بچنا جنت کو حاصل کرنا اور دوزخ سے بچنا مختلف اوقات میں مختلف پیغمبروں پر سخفیے اتارے جب دنیا کی بساط کوالٹنا تھا تو آخری پیغمبر بھیجا۔ آخرالا نبیاءاوراس کے ساتھ ٱخرى كتاب جس مين تمام پينمبران كاعطرنچوژنوع انسان راپيعام آخرند - جرائيل كوستشي كرتے ہوئے علائے حق كابيان ہے كه قرآن كا پڑھنا ملائكه كے ليے ممنوع ہے صرف انسان پرقرآن کا پڑھنالازم ہے۔ ملائکہ کوشوق ہوتا ہے جہاں جری قرآن کی قرأت ہوتی ب وہاں شوق سے سننے کے لیے آتے ہیں۔ان قرآن الفجو کانا مشہودا ملائکہ محروم ہیں مگر بد بخنت انسان انسانوں کی کتابوں کو سینے سے لگا تا ہے۔اور اللہ تعالیٰ کی مقدس اور

بابرکت کتاب کوچھوڑ بیٹھا ہے۔انسان متغیر تغیرات کا شکار ہے۔ پہلے بچہ پھر جوان پھر بھی بیار اور بھی صحت مند، بھی اندھا۔ اسی طرح اس کے خیال اور عقیدے بھی مختلف جیسے ڈارون کاعقیدہ پہلے مقبول تھااب پورپ میں اس کا نداق اڑایا جاتا ہے۔حسین ابن منصور حلاج بگزااس نے کہامیں خداہوں۔ ڈارون بگزااس نے کہا کہ بندر ہیں۔ ہمارا بگزاہوا بھی ان کے بگڑے ہوئے سے بہتر ہے۔ بقول اکبر مغرب کو ہے خیل جسمانی مشرق کو ہے خیل روحانی ڈارون نے کہا کہ بندر ہول کہا منصور نے خدا ہول الله تعالیٰ کوز وال نہیں۔اللہ تعالیٰ کی بات کوبھی زوال نہیں اسے تغیر نہیں۔اس كوانين غيرمتغيري لا تبديل لكلمات الله ريورب ك نظري بدلت رست بيل-ایک دنیاوی علوم بیں۔ایک ماوراء المادیات۔ تىسرى دلىل \_ كائنات كامادى حصه بيجوكه نباتات جمادات وغيره بين-اوردوسرا حصہ روحانیات ہیں۔عقائد، اعمال، اخلاق کوئی ایسی چزنہیں جے ہاتھ لگا کرمحسوں کیا جائے۔روحانی چیزیں ہیں۔قرآن کی تعلیم سے دونوں کاعلم بھی روشی سے ہوتا ہے۔ قدرت نے ایک روشی کو ضروری کیا ہے۔ جیسے سڑک کوال، باغ، سانپ وغیرہ کوال میں د کھنا (مادیات کاعلم) اس کے لیے دوروشنیوں کی ضرورت ہے۔ ایک خارجی سورج یا اس کا قائم مقام چراغ، لیمی، بیٹری وغیرہ مادیات کے لیے بھی اس خارجی روشنی کے علاوہ ایک داخلی روشنی کی ضرورت ہے۔جیسے خارجی کے بغیر پچھ معلوم نہیں ہوسکتا۔ واضلی بینائی کے بغیر بھی نابین نہیں دیکھ سکتا۔ نابینا دن کے وقت سورج کی روشنی میں رسی ،سانب، باغ اور جنگل میں فرق نہیں کرسکتا۔ آئکھ کی داخلی روشن کے ساتھ خارجی سورج کی روشنی ہو۔ مادی دنیا کی

معلومات کے لیے داخلی زمینی روشی کے ساتھ آسانی سورج کی روشی جب تک نمل جائے مادیات کاعلم نہیں ہوسکتا۔ مادیات کی حقیقت صرف اس وقت کھلتی ہے جب دونوں روشنیاں موجود ہوں۔ اخلاق، عقا کد، اعمال وغیرہ جہاں روحانیات دبینات کی داخلی روشی دل میں رکھی ہے۔ جیسے مادی کے لیے آئھ ہے۔ اسی طرح عقل میں رکھی ہے۔ قبلی اور عقلی روشی کی ساتھ آسانی روشنی اور نور نمل جاوے۔ پیٹنیں چلتا۔ وہ روشنی قرآن پاک ہے۔ قرآن پاک ہے۔ قرآن پاک ہے۔ قرآن کی لوح محفوظ اور عرش معلی سے اترا ہے جواس سورج سے بہتر ہے۔ مادیات جو محسوس ہیں اس کے لیے سورج کی روشنی ہی محسوس ہے۔ دبینات غیر محسوس ہیں اس طرح ان کی روشنی کو قرآن کی نور کہا گیا عقل بھی ضروری ہے۔ افسال میں مقروری ہے۔ افسال تعقل بھی ضروری ہے۔ افسال تعقل بھی ضروری ہے۔ افسال تعقل وضروری بڑاتا ہے۔ کوئی بات خلاف عقل نہیں۔ مرتباعقل کام نہیں قرآن نے دونوں کو ضروری بڑاتا ہے۔ کوئی بات خلاف عقل نہیں۔ مرتباعقل کام نہیں قرآن نے دونوں کو ضروری بڑاتا ہے۔ کوئی بات خلاف عقل نہیں۔ مرتباعقل کام نہیں قرآن نے دونوں کو خور کی ساتھ لازم کیا۔

# ضرورت القرآن يرعقلي دلائل

آج ایسے عقلی دلائل پیش کرتے ہیں جن سے بیمعلوم ہوجائے گا کہان امور کی پیچان کے لیے اللہ تعالیٰ کی وحی و کلام یا باالفاظ دیگر قرآن پاک کی ضرورت ہے تا کہانسان کی سعادت و شقاوت ،خوش بختی و بربختی کے قانون کاقطعی فیصلہ ہوجائے ۔اوراییا ہو کہاس میں کھر کھری ہے۔ اوراییا ہو کہاس

میں پھرکی شک وشبہ کی گھائش باتی ندر ہے۔ جس کی چنددالاک دیتا ہوں۔
ا۔ ضرورت القرآن کی دلیل بقائی۔ پیدائش طور پر ہرانسان کی خواہش ہے کہ اس
کودائی زندگی حاصل ہو۔ کیونکہ انسان کی ہرنمت زندگی سے وابسۃ ہے۔ اگر زندگی نہ ہوتو
سب نعمتیں مال و جاہ ، اقتدار ، خوراک ، پوشاک ، بیوی وغیرہ سب ہے کار ہیں۔ اس قطری
جذبے کی دلیل بیہے کہ ہرانسان کی زندگی یا حیات پر جوکوئی دشمن حملہ کرنے وہ وہ حب ذات
وحب بقاء کے جذبے تحت مدافعت کی کوشش کرتا ہے۔ اور زندگی کو محفوظ رکھنے کی جدوجہد
کرتا ہے ۔ اس طرح اگر اس پر کسی بیاری کا حملہ ہوجس سے زندگی و بقا کوخط ہ ہوتو وہ علاح
معالجہ پر بردی رقم خرچ کر کے بقاحیاء کے لیے کوشش کرتا ہے جس سے معلوم ہوا کہ حب بقا کا
جذبہ فطری ہے۔ اب اس عالم تغیرات اور جہانِ فنا میں کسی انسان کو بیے پیدائش یا فطری مقصد
حاصل نہیں ۔ اب اس عالم تغیرات اور جہانِ فنا میں کسی انسان کو بقا اور دوام حیات یعنی دائی زندگی واصل نہوتو الی صورت میں کہا جائے گا کہ انسان کو بقا اور دوام حیات یعنی دائی زندگی

toobaa-elibrary.blogspot.com

جوعلم النفیسات کے لحاظ سے درست نہیں کیونکہ ناممکنات فطری مطلوب نہیں ہو سکتے اور نہ

ایک ناممکن مقصد برتمام افراد انسانی متفق ہوسکتے ہیں۔ بیناممکن ہے کہ دو دونے یا نجے ہوتو کیا پوری انسانی تاریخ میں صرف ایک شخص ایسامل سکتا ہے جس کی بیخواہش ہو کہ دودونے یا نچ ہوجائے۔ بینامکن عقلی ہے۔اس طرح ناممکن عادی بھی فطرۃ تمام انسانوں کامطلوب نہیں بن سکتا کوئی انسان اپنی فطرت کے اعتبار سے بیخواہش نہیں رکھتا کہ وہ انسان ہوکر ساری عمر کھانے پینے اور سانس لینے سے بے نیاز ہوجائے۔اس سے معلوم ہوگیا کہ ناممکن امرخواه عقلی ہویا عادی تمام انسانوں کا فطری مطلوب نہیں بن سکتا۔ تو ہمیشہ زندہ رہنا یعنی دوام حیات جوتمام انسانوں کا فطرة مطلوب ہے وہ ناممکن نہیں بلکممکن الحصول ہےاب دوام بقاکے لیے اس دنیا میں جوعالم تغیرات ہے ایس چیزیں موجود ہیں جوجلد خراب اور بگڑ جانے والی چیز سے لگ جائیں تو ان کے ربط اور تعلق سے اس کو ایک محدود زمانے تک بقا حاصل ہوجاتی ہے۔مثلاً تازمچھلی کونمک لگا کر خشک کر کے رکھا جائے تو ایک مدت تک وہ ورست روسی ہے۔ چین میں شہد سے جرے ہوئے صندوق میں آ دمی کی لاش کور کھ کر پچھ عرصہ کے لیے یعنی بقاء محدود کا سامان کیا جاتا ہے۔مصرمیں اینے سیب بھی آثارِ قدیمہ میں یڑے ہوئے ہیں جن پر یانچ ہزارسال پہلے کی تاریخ درج ہے۔اس عالم تغیر میں انسانوں كے دریافت كردة مصالحہ سے سیب وغیرہ محفوظ ہیں۔اب جب كماس عالم تغیر میں اضافہ بقا کا پیسامان موجود ہے۔ توابدی اور لا فانی یعنی ہمیشہ رہنے والی اشیاء میں ایسا کوئی مضالحتہ میں جوانسان کی روح سے لگ کراہے ہمیشہ کی زندگی عطا کردے۔ ابدی اور لا زوال چیزیں اللہ

کے دریافت کر دہ مصالحہ سے سیب و عیر ہ مفوظ ہیں۔ اب جب کہ اس عام تعیریں اضافہ بھا کا بیسا مان موجود ہے۔ تو ابدی اور لا فانی لیعن ہمیشہ رہنے والی اشیاء میں ایسا کوئی مصالحتہ بیں ہمیشہ کی زندگی عطا کردے۔ ابدی اور لا زوال چیزیں اللہ تعالی اور اس کی صفات ہیں۔ جن میں سے انسان سے مل جانے والی صرف اللہ کا وصف کلام المہیٰ یاوجی یا قرآن ہے۔ جو ہمیشہ رہنے کی وجہ سے انسان کے لیے دوام حیات کا سامان بن سکتی ہے۔ اس لیے اللہ تعالی نے مختلف انبیا عربانیا کلام اتاراتا کہ انسان کو ہمیشہ کی زندگی جو اس کی فطری مطلوب ہے حاصل ہو۔ یہ شبہ کہ کلام الهیٰ تو دنیا میں نازل ہوا تو اس نے دنیا اس کا فطری مطلوب ہے حاصل ہو۔ یہ شبہ کہ کلام الهیٰ تو دنیا میں نازل ہوا تو اس نے دنیا

میں ہمیشہ کی زندگی کیوں نہیں بخشی ۔ بینامعقول ہے۔ کیونکہ ہمیشہ کی زندگی کے لیے دارفنا (دنیا) ہے گزرنا ضروری ہے تا کہ فنا کرنے والے عوامل سے اس کو نکال کردوام حیات کے مصالحہ سے ایسے محفوظ جہانِ حیات میں بقاء و دوام حاصل ہو جہاں پراس کے مخالف اثر کرنے والے عوامل نہ ہوں۔اس کے علاوہ اس جہان میں اگر ہمیشہ کی زندگی ہوتو کرہ ء ارض کی تنکنائی تمام افرادانسانی کی سکونت کی متحمل نہیں ہوسکے گی۔اس سے معلوم ہوا کہ دوام بقاء کے فطری جذبے کی محیل کے لیے کلام الهی لیعن قرآن کی ضرورہ ہے۔ بیشبہ نہ کیا جائے کہ اسلامی زاویہ نگاہ سے کلام الهل پر ایمان رکھنے والوں کوجس طرح جنت کی صورت میں دوام حیات حاصل ہوگا تو کلام الها کے منکرین کو بھی دوزخ کی صورت میں دوام حیات ہوگا۔لیکن وہ زندگی موتِ سے بدتر ہے۔اس کا جواب بیہ ہے کہ کلام البحلٰ کا اثر دوام حیات ہے کیونکہ اللہ کا کلام اب بھی ہے اور اس کا اثر بھی حیاتِ انسان کو ابدی بنا تا ہے۔ جو مومنین اور کفار دونوں کے حق میں بشکل دوام جنت اور دوام دوزخ موجود ہے۔ تو کلامِ اکہی كاصل الردوام حيات رباليكن دوام حيات كي دوسميس بي-

(١) دوام باآرام وراحت (٢) دوام بادردواكم

یعنی ایک دھکا دوام اور دوسر اسکھکا دوام یے فرق انسانی استعداد اور طرزعمل نے پیدا کیا ہے کہ سکھ والوں نے ایمانی استعداد کے ساتھ کلام الی کے ساتھ ربط پیدا کیا اور کفار نے خالفت واستعدادا نکار کے ساتھ قائم کیا۔ اس لیے دوام کی نوعیت میں فرق آیا۔ کفار نے خالفت واستعدادا نکار کے ساتھ قائم کیا۔ اس لیے دوام کی نوعیت میں فرق آیا۔ جس کی مثال ہے ہے کہ سورج کے شعلوں کا اثر چیز کوسفید کرتا ہے۔ لیکن جب دھونی ہونی کھانے میں کپڑے دھوتا ہے اور سورج کی روشنی پڑتی ہے تو اس سے کپڑے تو سفید موجاتے ہیں لیکن خود دھونی کا بدن سیاہ اور کالا ہوجاتا ہے۔ حالانکہ سورج کا ربط دونوں سے ایک جیسا ہے۔ یہ تفاوت لیمن تبدیلی دھونی کے بدن اور کپڑے کے استعداد کے فرق کی وجہ ایک جیسا ہے۔ یہ تفاوت لیمن تبدیلی دھونی کے بدن اور کپڑے کے استعداد کے فرق کی وجہ

ہے ہوئی بہی صورت اہلِ ایمان اور اہلِ کفر کی ہے۔قرآن نے بھی اسی مضمون کو یوں بیان

وننزل من القرآن ماهو شفاء و رحمته للمتومنين ولا ويزيد الظلمين الاخسارا.

ہم قرآن کوا تارتے ہیں تمام کمزوریوں کو دور کرنے اور قوت ورحمت کا سامان كرنے كے ليے ليكن كفار كے مخالف عمل سے اور معاندانظلم كى وجہ سے بيقر آن ان كے ليےنقصان كاسامان بن جاتا ہے۔

marketing the same and the same of the same of

ye girly his a gentle year of the third was in a

رس ۵

941-11-14

## انسان کی فطرتیں،خواہشیہ اور دفاعیہ

ضرورت القرآن كىسلىلەملى دلىل قانونى كابيان بوگا-انسان مىل فطرة دو

توثين ہيں۔

(۱)شهوريانين خواهشيه \_

(۲)غصبيه ليني دفاعيه ـ

الله تعالیٰ نے انسان کو قوت شہویہ تو فوائد حاصل کرنے کے لیے دی ہے اور

غصبیداس کیے کما گرکوئی دوسری قوت ان کے ساتھ ان فوائد کے حصول میں رکاوٹ بے یا

مقابله كرية قوت غصبيه ك ذريع بيدافعت كركاس كامقابله كرب

انسانی فوائد کے چندکلیات ہیں۔ ماءکول، مشروب، مبلوس، مسکن اور بلوغت کے بعد منکوح، یہی تمام انسانوں کے محبوب مقاصد ہیں۔ ریسب جسمانی مقاصد ہیں۔ دواور فوائد بھی ہیں۔

اردین۔ ۲-جاہ یعنی وہ عزت اور دین کی طلب بھی کرتا ہے۔ اور اگر کوئی ان کے حاصل کرنے میں رکاوٹ بے تو انسان قوت غصبیہ کے ذریعے اس کا مقابلہ کرتا ہے۔

جب بیسب چیزیں دنیا میں تمام انسانوں کے مقاصد ہیں۔ تو ہرایک ان کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اور ان کے حصول کی راہ میں جو بھی رکاوٹ بنے گا تو وہ اس کے ساتھ

مزاحمت ومقابله کرے گا۔جن کی وجہ سے ان کاموں میں انسان کے آپس میں جھڑے اور تنازعے پیدا ہوں کے جو ہر ملک اور ہرقوم تنازعے پیدا ہوں کے جو ہر ملک اور ہرقوم

میں ہمیں صاف نظر آ رہے ہیں۔ اس لیے ان سات حقوق کی حفاظت کے لیے قانون عادلانه کی ضرورت فطرةٔ ضروری ہے۔ تا کہ انصاف قائم ہو اور جھکڑیے ختم ہوں۔اب بات سے کہوہ قانون کس کا ہو۔ انسان کا یا خدا کا؟ تو سے صاف ظاہر ہے کہ اس قانون عادلانه بنانے والے کے لیے مندرجہ ذیل جاراوصاف کا ہونا ضروری ہے۔ (۱)علم محیط (۲) رحمتِ کامله (۳) قدرتِ تامه (۴) غیرجانبداری۔ علم محیط اس لیے ضروری ہے کہ انسانی حقوق کے ہر پہلو کاعلم رکھتا ہواور انسانی فوائد وحقوق مح متعلق اس كوانسان كے تمام ادوارِ حيات برنظر موليني دنيا قبرآخرت تا كدائ کاعادلانہ فیصلہ انسانی زندگی کے ان تمام مزلوں میں درست ہو۔ ایسانہ ہو کہ ایک دور حیات کے لیے تو درست ہواور دوسرے دور کے لیے غلط ہواور بیابھی ضروری ہے کہ وہ یہ فیصلہ انسان کے انفرادی نتائج کے لحاظ ہے بھی اور اجماعی نتائج کے لحاظ سے بھی درست ہواور ظاہری نتائج کے لحاظ سے بھی۔اور گہرےاور میں نتائج کے لحاظ سے بھی درست ہومثلاً اگر انسان سود کے جواز اور رضا مندی کے ساتھ زنا اور لواطت کے جواز قانون بنائے جیسے یور بی قانون ہے تواس میں شخصی آ زادی کے خوشمنا جذیبے کالحاظ رکھا گیا۔لیکن ان سب میں سوسائٹی اورمعاشرے کے اجماعی نقصان۔اسی طرح سود کے گہرے نتائج بینی حرص ولا کچ میں اضافہ۔انسانی ہرردی کے فقدان اور زنا اور لواطت سے صحت جسمانی اور عملی قو تول کی کزوری کے نقصانات کونظر انداز کیا گیا ہے۔ نیز قبرو آخرت میں جوان پرعذاب ہوگا کو

بھی پس پشت ڈالا گیاہے۔ ۲۔ رحمتِ کاملہ اس کیضروری ہے کہ قانونِ عادلانہ کی تدوین کے وقت غفلت نہ برتی جائے اور جان بوجھ کر قانون میں ایسے اجزاء شامل نہ کردے جو انصاف کے خلاف

ہول۔

س۔ قدرت کالمداس کیے ضروری ہے کہ کسی دباؤ میں آ کرراوعدل سے انحراف نہ کردے یا مجرم کوسر ادیے میں کمزوری ندد کھائے۔

م - غیرجانبداری - یعنی قانون بنانے والے کے لیے غیرجانبدار ہونا اس لیے ضروری ہے کہوہ ہم قوم، ہم وطن، ہم رنگ اور ہم زبان لوگوں کی طرف داری نہ کرے۔اور قانون سازی میں ان کی رعایت کر کے اوروں کو نقصان نہ پہنچائے۔ جیسے کہ یورپ والے آج کل ابیا کرتے ہیں۔ بیر چاروں صفات جو قانونِ عادلانہ کی تشکیل کے لیے ضروری ہیں۔ وہ صرف الله تعالی میں موجود ہیں نداس کے برابر کسی کاعلم محیط ہے نداس کے برابر کسی کی رحمت الله ارحم بعبده من الام بولدها يرجمه خداكى رحت است زياده ہے۔جوماں کواولاد برے۔نداس کے برابرکسی کی قدرت ہے کہ کسی سے دب کرقانون بنانے میں اس کی رعایت برتے یا مجرم کوسر اوینے میں کسی سے ڈرے اور صرف خدا تعالیٰ کی ذات بابرکات ہے جوغیر جانبدار ہے۔ نہوہ کی کے ساتھ قومیت اور وطن میں شریک ہے کہ ہم قوم وہم وطن لوگوں کی رعایت کرے نہ کسی کا ہم رنگ وہم زبان ہے۔ بلکہ وہ الیمی ذات بجولم يلد ويولد ليس كمثله شنى نداس كأسل بنكى عشركت ہے۔اس کیے قانونِ عادلانہ جوانسان کا فطری حق ہے وہ صرف اس ذات یاک سے خص ہےان الحکم الالله قانون بنانا صرف خالق کا تنات کاحق ہے۔

اور وہی قانونِ خداوندی قرآن پاک کا نام ہے۔لہذا قرآن کی ضرورت نوع انسانی کے لیے ثابت ہوئی۔ بہر حال انسانی حقوق کے متعلق قانونِ خداوندی کے سواکسی انسانی قانون کی حکمرانی ہے۔

افحكم الجاهليته يبغون و من احسن من الله حكماً لقوم يوقنون.

كيالوگ انسان كا جابلانه قانون طلب كرتے ہيں۔اللہ سے بہتر قانون كس كا ہوائي قانون كرتى ہو۔
ہوتيقت پريقين كرتى ہو۔

غیر حق چوں نائی و آمر شود زور بر ناتواں قاہر شود زیر گردوں قاہری از آمری است

آمری از ماسوی الله کافری است

the strong to start and a

ננט-!

1941-11-44

### صدانت القرآن

اس سے پہلے دوایک دلائل قرآن یاک کی ضرورت پربیان ہوئے ہیں۔صرف انبی پراکتفاء کرتے ہیں۔ویسے تو ہزاروں دلائل ہیں اور کلام البیٰ کی ضرورت اس سے زیادہ ہے جتنی کہ میں سانس لینے کے لیے ہوا کی اور کھانے کے لیے غذا کی اور پینے کے لیے یانی کی ضرورت ہے۔ تو انسان کوائی زندگی کے لیے قرآن کی زیادہ ضرورت ہے۔ آج صداقت القرآن بيان موگى - يقرآن شريف الحمد سے والناس تك كلام الها ہے - يه الله كاكلام بيانسان كا؟ الل اسلام كاتويفين باورايمان بكراس كاليك ايك حرف الله كاہے جس كواللہ نے حضورا كرم صلى الله عليه واله وسلم برنازل فرمايا۔ دشمنانِ اسلام اس كا انکارکرتے ہیں کہ بیاللہ کا کلام نہیں انسان کا ہے۔تو دورائے قائم ہوئیں۔اللہ کا یا انسان کا۔فیصلہ بہت آسان ہے۔دلیل کی بھی ضرورت نہیں۔گرافسوس بیر کہ ذوق ختم ہو چکا ہے۔ سندر کے پانی کے لیے کھاری ہونے کی دلیل کی ضرورت نہیں بیصرف ذوق کامخاج ہے۔ محض چکھنے سے پتہ چل جاتا ہے اس طرح انسان اور کلام الهل کا فرق ایسے ہے جیسے میسے اور کھارے دریا کا یانی جس کے دل میں ذوق ہو۔ نور اور روشنی ہوتو وہ فور آ کہدیتا ہے کہ بیانسان کانہیں اللہ کا کلام ہے زول قرآن کے وقت جواال عرب اور صحابہ کرام اس کے مخاطب تصےان کے دل میں ذوق تھا۔انہوں نے کوئی دلیل نہ پوچھی سن کراسے کلام الها تتلیم کیا اب ذوقی معاملہ کو دلیلی بنایا جار ہاہے کھلی اور پہلی دلیل اس کی اعجازی بلاغت ہے

جسكاس نے و كے كي چوك بربار باروكوكى كيا۔ان كنتم فى ريب مما نزلنا على عبدنا فاتو بسورة من مثله دوسرى جگدارشا وفر مايا ہے۔قل لئن اجتمعت الانس

والجن على ان ياتو بمثل هذا القرآن.

یہ فیصلہ اس انداز میں ہوسکتا ہے۔ کلام ہوتی ہے زبان کا قول اور تعل ہوتا ہے کرنے کا کام۔ دنیا میں بہت می کتابیں انسانوں کی ہیں اور ایک کتاب اللہ رب العزت کی

ہوگا۔ کچھ چیزیں دنیا میں انسانوں کی بنائی ہوئی ہیں اور پچھاللد نعالیٰ کی جیسے سورج اللہ تعالیٰ کا بنایا ہواہے اور موٹرانسان کی بنائی ہوئی ہے۔ جوالیک انسان کا کام ہووہ دوسراانسان کرسکتا

ہے اور جو اللہ کا کام ہے وہ انسان نہیں کرسکتا۔ اس لیے موٹر وغیرہ بنانے کے کارخانے

ہزاروں ہیں۔لیکن سورج بنانے کا کہیں نہیں۔ زمین اللّٰد کی بنائی ہوئی ہے۔ نہ روی نہ امریکہ کوئی بھی نہیں بناسکا۔اس طرح چاندستارے سورج وغیرہ قول کا فیصلہ بعینہ فعل کی ماں میں مقابل میں اور کا اس میں ایس میں اسکی اور جو

طرح ہے۔قرآن اللہ تعالی کا، باقی کتب انسان کی جوخد ابنائے وہ انسان نہیں بناسکتا اور جو انسان بنائے ولیمی دوسرے انسان بناسکتے ہیں۔ پہلے نمونے کے طور پر کوئی چیز ہوتو اس کی دیکھا دیکھی سینکڑوں چیزیں بن سکتی ہیں۔اس قاعدے کے تحت ہم یہ فیصلہ کرتے ہیں کہ

سورج اور قرآن اللہ کا ہے انسان نہیں بناسکتے۔ مزید تفصیل کے لیے یہ مجزہ ایسا ہے جواب تک ہمارے پاس ہے۔ باقی معجز ہے پیغیبروں کے جوان کے ساتھ چلے گئے۔ ثق القمز،

درختوں کا چلنامٹی بھرمٹی سے دشمنوں پر غالب آنا باقی سب معجزے وقتی تھے جو پینجبرعلیہ السلام کے ساتھ چلے گئے مگر قرآن پاک بیا لیک معجزہ ہے جو ہمیشہ رہے گا،اس لیے کہ اب

پھرکوئی نینہیں آئے گا۔کس کام کے لیے چند چیزوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ چار چیزیں toobaa-elibrary.blogspot.com

مہا ہوجائیں تو کام ہوسکتا ہے۔(۱) مادہ جس سے وہ چیز بنے مثلاً میز کے کلڑی، کمہار کے لے مٹی گاراضروری ہےاورلو ہارکے لیے لو ہاوغیرہ ضروری ہے۔(۲) مہارت فن سے ماہر ہو۔اگرلو ہاہوتو مگرفن میں مہارت نہیں تو چیز نہیں بناسکتا۔ (۳)نمونہ، پہلے ایک چیز بنی ہوئی دکھا کر بنوائی جاسکتی ہے۔ (۴)محرک اور باعث جیسے لوہار کو بیسے کی ضرورت ہے تو ان جار چروں کے ہونے کے باوجود بھی نہیں بناسکتا توسمجھو عاجزے کہ کر بی نہیں سکتا۔ قرآ ن یاک جس زبان میں نازل ہوا اور دشمنوں کو چیلنج کیا کہ ۱۱۳ سورتوں کی کمبی کتاب ہے ہم ہیہ نبين جائة كذاتن لمى كتاب بناؤليكن صرف ايك جهوفى سورة كوثو ياقل هو الله احد اليي كوئي سورة بناؤتو مارايدوي كرياللدكا كلام بختم موجائے گا-اورحضوراكرم صلى الله عليه والدوسلم كايدووي كم من الله كانبي مول - يجمى ختم موجائ كا-صرف ايك سطرى عبارت بنالواور ہمارے نہیں بلکہ تمہارے ہی آ دمی نیے کہددیں کہاسی کی طرح کا کلام ہے۔ يه فيصله تمهاري آدي بر تظهرا - جن لوگوں كوچيلي كيا وہ برے ضبح وبليغ آدى تھے۔ اور عرب کے تھے جن کی مادری زبان عربی تھی۔ جاروں اسباب موجود تھے۔عربی زبان کے ۲۸یا۲۹ حروف سب موجود تھے۔ بیمصالح تھا۔اب ت سے کی تک بیقر آن کامصالحہ ہے۔ عربی کے علادہ دوسری زبانوں کے حروف کی تعداد زیادہ ہے۔اس کے حروف لطیف اورشیریں ہیں جوند بولنے کوزبان برگراں نہ کان کو نا گوار عربی کی طرح اور کوئی زبان شیرین نہیں۔ بعض تو الی ہیں جیسے گھڑے میں بھر ڈال کا ہلایا جائے۔عربی زبان میں زبان کولطیف اور سننے میں کانوں کولطیف، کیونکہ اس زبان میں اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام کوا تارنا تھا۔ انہیں ۲۸ حروف میں قرآن بنا۔ بیر دف مصالحہ ہیں۔مصالحہ کے بعد مہارت موجود،حضور ٹی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم امی تھے۔قرآن لیعنی کسی انسان کے سامنے زانوءادب تدنی فرمائے تھے۔اور فصاحت وبلاغت ميں اور شعر شاعری میں حضور اکرم صلی الله عليه واله وسلم کا کوئی چرجانہيں

تھا۔ بلکہ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ وما علمناہ الشعر وما ينبعي له ممن آ سِفَائِدُ كُ شعروشاعری نہیں سکھائی اور نہ آپ اللہ کے لیے شایان و موزول تھی۔عرب کے نصحاء و بلغاءلوگ اپنا كلام خانه كعبه مس الكاوية تقى -(سبعبر معلقه) حضور اكرم صلى الله عليه والهوسلم كے زمانے ميں ان قصيح وبلغ لوگوں میں سے دونا مورضیح وبلیغ شاعرموجود تھے۔(۱)لبید(۲) امیے ہے بسن ابسی المصلت \_ چونكداس زماني ميس مكمتريف كى كلى كلى جرحيا تفاكه ني آخرز مال صلى الله عليه والدوسلم پیدا ہونے والے ہیں۔ان دونوں کولا کچھی کہ ہم ہوجاویں عرب کواپنی فصاحت وبلاغت پرناز تھااس لیے باقی ساری دنیا کو گونگا سمجھتے تھے۔ یعنی عجمی ہنمونہ قرآن یاک کی تلاوت کرکے نمونہ بھی بتادیا۔ حروف موجود، شعر شاعری کی مہارت موجود، نمونہ بھی ہاتھ میں۔ چوتھی چیز محرک اور باعث بھی موجود قرآن شریف نے آسانی کتاب ہونے کا اعلان كيا اورحضور اكرم صلى الله عليه واله وسلم كى يغيري كالجمي دعوي كيال يورى دنيا قرآن اور پنجبری کےخلاف تھی۔ساری دنیاان کےخلاف سب ملکر بنائیں ایک سطرہی بنائیں۔آج نہیں کل نہیں دس سال میں نہیں پندرہ سال میں نہیں پیاس سال کیارہتی دنیا تک بید عولی قائم ہے۔جب بھی کوئی جا ہے سامنے آئے۔ پوری جماعت کے بنانے سے اگر ایک سطر بھی ولیمی بن جائے تو ہمارے دونوں ختم لیکن وہ لوگ چودھویں صدی کے لوگوں کی طرح جن سے انگریز نے حیاء وشرم ختم کردیا ہے۔ بے حیا نہ تھے۔ وہ کہتے تھے کہ شکست کی صورت صرف یمی تھی کہ ایک سطراس طرح کی بنائی جائے۔ان میں شرافت تھی چنانچہ انهول في خفيه كانفرسيس كيس اور فيصله كياجهال تك الفاظ كاتعلق بماهد اقول البشو بیانسانی کلام نہیں اور ہمارے بس کی بات نہیں ہے۔اس میدان کوچھوڑ کرانہوں نے زیادہ۔ سخت دشوار اورمشکل میدان یعنی جنگ کرنے کی شمان لی۔ جنگ بدر، جنگ احد وغیرہ جیسی

مشکل چیز کواختیار کیا۔فطرت کے لحاظ سے مجھدار تھے کہ آسان صورت کا دروازہ بندے اورمشكل جنك وجدال كاطولاني اورخطرناك سلسله اختيار كيابه شام وعراق اوراردن ميس لا کھوں یہودی ہیں جن کی زبان عربی ہے۔ان کو بھی دعویٰ ہے۔اہلِ زبان ہونے اور تھیج و بلغ ہونے کالیکن ایک سطرنہ بناسکے۔عیسائی مشن پر لاکھوں روپے صرف کررہے ہیں۔اس کروڑ عیسائی مل جائیں اور تین سطریں بنادیں۔ میتو دعویٰ ہے کہ راکٹ چاند پر جیجے گئے لكين ايك سطرند بن سكى \_اس ليه صاف ظاهر ب اور ثابت ب كديد كلام انساني نبيس الله كا كلام ب\_سورج كى طرح بن كمور كالله ككلام اوركام كوكو كى تبيل كرسكا وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا قل النن اجتمعت الانس و الجن بياك کی فصاحت و بلاغت اور غیرت کو پیلنج تھا۔ مگر ایک سطر نہ بن تکی۔ پیکھلی دلیل ہے کہ سورج مجمی الله کااور قرآن مجمی الله کا ہے۔ (چندشہبات ہوتے ہیں ان کاازالہ )عیسائیوں نے دو جواب دیئے ہیں۔ جب یادر یوں نے دیکھا کہ اس معجزے سے سب عیسائی مسلمان ہوجائیں گے تو دوجواب گھڑے۔(۱)عرب کے ضیح وبلیغ لوگ شاید بناسکتے۔لیکن انہوں نے جواب نددینا جا ہا ہو کیونکہ جا ہے کے لیے باعث جا ہے جیسے یانی نہیں پینا جا ہتا جب پیاس نه ہو۔ دیکھوقر آن اور صاحب قرآن دونوں ان کے دشمن ان کو فکست دیناان کا فرضِ اولین تھا۔ آسان طوالیقہ ایک سطر بنانا مشکل طریقہ جنگ وجدال کرنا اتنا بڑا ہا عث موجود ہواورنہ بنا کیں۔اس کی مثال الی ہے کہ ایک آ دمی ایڈیاں رگر رگر کر مرگیا ہو پیاس سے، عیسائنوں کے قول کے مطابق وہ مرااس لیے کہوہ پانی نہیں پینا جا ہتا تھا جنگیں جاری ہوں مال صرف ہورہے ہوں ۔ کھویڑیاں اُڑ رہی ہوں۔ لیکن جواب دینانہیں جاہا۔ پانی تو تھا ليكن حابتانبيس تقاميدان ميس بهوكا مرجائے كيكن دوسرا كہے كھانانبيس حابا۔ ہوائی جہاز اور دیگر سائنسی مصنوعات بنائیں مگر قرآن شریف کی سطرنه بناسکے۔ (۲) دوسرا جواب

عیسائیوں نے بید میا کمکن ہے انہوں نے بنایا ہولیکن ہم تک نہ پہنچا۔ چودہ سوسال کی ہات ہے قرآن کے نزول کے وقت ہمتم وہاں نہیں تھے دیکھو قرآن کے دوستوں کی تعداد بہت کم تھی اور رہی دشمنانِ اسلام وقر آن وہ بہت زیادہ تھے تھوڑی تعداد والوں نے قر آن تو پہنچا دیا اور زیادہ تعداد والوں نے جواب نہیں بہنیایا یہ کیے ممکن ہے۔ آ ربیساج بھی بوے دشمن تھے۔وہ کہتے ہیں عیسائیوں کا جواب بہت ڈھیلا ہے وہ کہتے ہیں سعسارتھ برکاش نے کہا کہ اکبر بادشاہ کے زمانے میں فیضی نے بنظط قرآن بنایا۔ اس بیوقوف کومعلوم نہیں کہ فیضی نے تفسیر بے نقط لکھی ہے۔ان کی جہالت کی بیر صدیے کہ قرآن اور تفسیر میں فرق نہ كرسكے تفسير حدائق ذات معج بھي يا في لا كھ فحول بر شمل ہے۔ ايك ہزار صفحہ كى صرف بسم الله كي تغيير ب كشف الطنون نے ذكركيا ہے كه ٢٥ جلدي تي بيس بزار صفح صرف الحمد شريف كي تفسير ميں لکھے ہيں۔تفسير يں بھي خودا يک معجزہ ہيں سي كوكہنا جاہيے كہ يانچ لا كھ صفح كا خط کھے ممکن نہیں کسی نے خوب کہا کہ بیٹی کے پیرؤں کو ہنر دیا گیا۔اورمسلمانوں کوعلم دیا گیا۔ ح، د، ل، م، و، و وغیرہ بیب نقط لفظ ہیں اور بے نقط لفظ مہملہ کہلاتے ہیں اور نصف کے تریب نقطے والے حروف ہیں۔ جیسے ج،ش،غ،ق،ف وغیرہ فیضی نے عربی زبان کی ہمہ میری اور وسعت کوظا ہر کر کے عبارت فصاحت و بلاغت سے پُر اور مطلب بھی بورا لیکن اس نے صرف بے نقط حروف استعمال کئے ہیں نصف یا نصف سے زیادہ حروف کا ف دیئے اوراڑھائی سال میں پوری کی نام رکھا۔سواطح الالہام وی کی روشنیاں نام بھی بےنقط رکھا۔ کھنے والے فیضی ہیں کہنے والے پیڈت ہیں جن کوایک لفظ بھی نہیں آتا۔ فیضی نے شروع مس تمہیدا قرآن یاک کی بری تعریف کھی ہے اور بدایک عجیب اور قابل قدر کارنامہ ضرور کیکن اس نے دعوی نہیں کیا کہ فسیر جواب ہے قرآن کا۔وہ کہتا ہے۔ لاحسک المحامده و لا حدالم كارمه اسك ففيلتين اورخوبيان بيكنت بين اى كروار

عیمائیوں کے پاس اور تنس کروڑ ہندوؤں کے پاس جواب ہیں۔ایک ہندونے چیلنے کیا کہ میں نے قرآن کی آیتیں بنالی ہیں۔ مجھے مناظرہ کے لیے بھیجا گیا۔ میں حیران تھا کہ ایک مندويندت كياآيت بنائع كاخيريس نے كهاساؤاس فے سائى۔ الوحمن ماالوحمن وما ادرك ما الوحمن انه ،سلطان حضرت بي فرمايايس في كهاايك دم كى كسرره گئے ہے ( کہ بیہ ہے لالہ جی کی دکان )بس بیچارہ شکست شلیم کر کے جیب ہو گیا۔ الله كاكلام الله كے ہاں ہے آیا ہے۔ انسان كابدن زمين سے ہے۔ دوسری دلیل۔ روح آسان سے ہے قرآن بھی آسان سے ہے قرآن اگرانسانی موتو زمین کا موا۔ اگر ہ سانی ہے تو اس کوروح سے مناسبت ہوگی۔اگر زمینی ہوتو روح کواس سے مناسبت نہ ہوگی۔غذاکی مناسبت جسم سے ہوتی ہے جیسے بھینس کو گھاس سے اور شیر کو گوشت سے۔اگر قرآن آسانی ہے توروح کواس سے مناسبت ہوگی ورنہیں۔قرآن کے تمیں یارے سوائے عرب کے لوگوں کے ،سب کے لیے اجنبی زبان میں ہیں۔ مادری زبان صرف عربول کی ہے۔ یقینی بات ہے کہ غذا کی برسی بہوان ہے کہ مناسبت ہواور یہ کہ غذا کھانے والاخود بھی غذا کی طرف رغبت رکھتا ہو۔ آرڈریا جبر کی ضرورت نہیں۔بس جس کی غذا ہووہ اس کی طرف مائل ہو۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اجنبی زبان کی کوئی دوسری کتاب ہما سوسال کی کسی کوحفظ ے؟ عبرانی وسریانی، جرمنی ما فرانسیسی کتاب ہو۔ جو کسی کو حفظ ہو؟ ایک آ دمی نہیں ملتا۔ قرآن کے حافظ ہرگاؤں ہرشہر میں ایس کثرت سے ملتے ہیں کہ شار نہیں ہوسکتے۔ حالانکہ حکومت نے کوئی اعلان نہیں کیا کہ جو حفظ کرے گا اسے سوروپیہ ملے گا۔ بلکہ ملا کے نام سے دین طبقے کا فداق اُڑایا جاتا ہے۔انجیل وتورات کا کوئی محافظ نہیں ہے۔اس سےروٹی کا تعلق نہیں ہے چارجارسال کے بچے حافظ گذریں ہیں اور حکومت یا قوم کی طرف سے کوئی

کشش نیس ہے۔حفظ کرنا روح کا کام ہے اگر بیروح کی غذانہ ہوتی اگر روح اور قرآن ایک ہی سرچشمہ سے آئے ہوئے نہ ہوتے تو روح کیوں جھکتی۔ چونکہ ایک ہی جگہ سے دونوں آئے ہیں اس لیے ہزاروں حافظ موجود ہیں۔ ہر مسجد میں رمضان المبارک میں کم از کم دودوحافظ ایک پڑھنے والا اور ایک سننے والا سام حموجود ہوتے ہیں۔اس میں بیکشش ہے کہ چھوڑ تانہیں۔بار بار پڑھنے سے انسان اکتا تانہیں۔

حضرت شاہ اساعیل شہید دہلی کی جامع مسجد میں عصر کی نماز پڑھ کر شام تک قرآن مجید کاختم کردیتے تھے۔ یہ کرامت ہے یا مجزہ ہے قرآن کا قسطلانی شرح بخاری میں لکھتے ہیں کہ بیت المقدس میں ایک ایسا آ دمی دیکھا جوایک دن میں ۱ اختم کرتا تھا۔ مجزہ ہے بائج لا کھ شخوں کی تفییر حدائق ذات بھج کھی گئے۔ یہاں انگریز نے ہمیں بے حیا کردیا ہے کہ کوئی دعوئی کرے خدائی کایا نبی کا تواس کو گدھے مل جاتے ہیں۔ حدائق ذات بھجہ کے آخر میں ایک شعر تحریر کیا ہے۔ جس کا مطلب ہے کہ قرآن ایک بے کراں سمندر تھا اس میں میں کود پڑا جوموتی ملتھوڑے متھا ورجو باقی تتھے وہ بہت زیادہ تھے۔

# قرآن یاک کے منزل من اللہ ہونے کے دلاکل

قرآن یاک کے منزل من اللہ یا منجانب اللہ ہونے کے دو دلائل بیان کئے

جا کھے ہیں۔

(٢) دليل غذائي آج (٣) دليل جس كودليل كيفي كهتي (۱) دلیل اعجازی ہیں اس بات کا یقین ولانے کے لیے کہ واقعی قرآن یاک اللہ تعالیٰ کا کلام ہے۔ ایک متواتر چیز کو پیش کیا جاتا ہے جو قرآن کے دوستوں لینی ماننے والوں اور نہ ماننے والے دشمنوں کے سامنے ان کی موجودگی میں ظہور میں آئی اور وہ ایک حقیقت ہے جس کی صدافت کا مجھی مكرين قرآن ميں ہے كسى ايك نے بھى انكار نہيں كيا۔ الله تعالى كے كلام كے سواكسى ميں وہ حقیقت نہیں یا کی جاتی ۔اس کے متعلق قرآن میں خود بھی اشارہ ہے انسا سنلقی علیک قولاً ثقيلاً عقريب ممتم يرايك وزن داراور فيل كلام اتاريس مع جونزول كووت وزن دار ہے۔اس سلسلے میں تین واقعات نقل کرتے ہیں۔ نمبرا۔ بخاری شریف اور مسلم شریف میں حضرت زید بین فابت سے روایت ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ اللہ اللہ وسلم مجلس یا مجمع میں ميرے قريب تشريف فرما تھے۔ بعض روايات ميں آيا ہے حضور باک صلى الله عليه واله وسلم كا سرمبارک اور بعض میں ہاتھ مبارک ہے کہ میری ران برتھا عام حالت تھی کہ اچا تک وی نازل ہوئی لیمن قرآن یا ک کانزول ہوا۔حضرت زید قرائے ہیں کہ قریب تھا کہ میری ران چور چور ہوجاتی اس قدر بوجھ تھا۔

نمبرا۔ عالم نے متدرک میں اس آیت شریف کی تفییر میں لکھا ہے چونکہ وی نازل ہونے سے پہلے کوئی اطلاع تو ملتی نہیں تھی کہ اس کے لیے تیار ہوجائے۔ اچا تک جبرائیل علیہ السلام آتے اور قرآن پاک نازل ہونے لگتا مجمع عام تھا حضورا کرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم افٹنی پرسوار سے کہ اچا تک نزول ہونے کے ساتھ اونٹنی دب کر بیٹھ اونٹنی پرسوار سے کہ اچا تک نزول قرآن ہوا۔ اچا تک نزول ہونے کے ساتھ اونٹنی دب کر بیٹھ گئی۔ اس کے بعد حضورا کرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم اترے اور پھراونٹنی پرسوار ہوئے۔ یہ کفار کے سامنے ان کی موجودگی میں واقعہ ہوا۔

نمبرا بناری شریف میں حضرت بی بی ام المونین عائشہ صدیقة سے روایت ہے کہ حضورا کرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم پرسخت سردی کے موسم میں جب لوگ رضائیاں اور لحاف اور صحت ہیں۔ جب قرآن کا نزول ہوتا تھا۔ بدن کے ایک ایک جزو سے پسینہ کی دھاریں بہتی تھیں۔ اس طرح پسینہ مبارک بہتا تھا۔ اونٹی کا بوجھ سے دب کر بیٹے جانا۔ حضرت زید کی ران کا حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے سر مبارک یا ہاتھ مبارک کے بوجھ سے ٹو نے لگنا۔ اور سخت سردی میں پسینہ جاری ہونا سے تمام (قول القیل) کا شوت ہیں۔ جس زمانے میں بیواقعات پیش آئے کی محرقر آن نے ان کی تھدیق یاصحت سے انکار نہیں کیا۔ ایسا کوئی واقعہ ہے کہ کی شخص نے اپنے اندرا تنا بوجھ بند کردیا ہوجس سے دب کر اونٹی بیٹے گئی ہو۔ یاسخت سردیوں میں پسینہ آئے لگتا ہو۔ بیام بند کردیا ہوجس سے دب کر اونٹی بیٹے گئی ہو۔ یاسخت سردیوں میں پسینہ آئے لگتا ہو۔ بیام

خاصیت ہے۔ چوتھی دلیل تا میری ہے۔ قرآن پاک کے مخالف زیادہ سے زیادہ بیہ کہ خودگھڑ لیا ہے۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے ساری عمر شعر وشاعری کا شغل نہیں رکھا اور اس

واقعہ تھا اور ہرگز اس میں کسی قتم کی بناؤٹ کا خل نہیں ہے میحض اللہ تعالیٰ کے کلام کی آ

كلام سے ان لوگوں كوجنبوں نے شہرہ آفاق حاصل كيا تھا عاجز كرديا - كلام الى كا ايك خاص اثر ہے صاحب قرآن پر بھی قرآنِ پاک کا اثر ہے۔ عام طور پر شاعر یا مصنف پر اپنے اشعار یا نثرتصنیف کردہ کا کوئی اثر نہیں ہوتا۔اللدوالی چیز اللدوالا اثر رکھتی ہے۔تر مذی شریف میں ہے کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم رات کو تبجد کے وقت جب سواءاللہ کے اور كوكى نبيس دىكى ربا بوتا ـشب ك أخرى حصد من آب الله است جره مبارك مين تبجد ك لیے کھڑے ہوئے (مشرف) کی روایت ہے کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم ہجرہ مبارک میں تنہا تھان کے سیندمبارک پرخزینہ دیمیجی کے ابال کی طرح جوش مار ہاتھا۔ سینہ سے بیہ آ واز حضور کریم صلی الله علیه واله وسلم کے قلب مبارک پر قرآن یاک کے اثر سے بیدا ہو گی تھی۔ مجمع عام میں عبداللہ بن مسعود کوفر مایا کہ مجھے قرآن سناؤ آپٹے نے نہایت اوب سے عرض کی کہ حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم اترا آئے پر ہے اور میں سناؤں۔اقسرا عسلیک وعلیک انول نهایت حیاءادب فی گذارش کی که صور کریم صلی الله علیه واله وسلم فی فر مایا میں دوسرے کی زبان سے سننا حیاہتا ہوں چنانچہ انہوں نے پڑھنا شروع کیا اور ان کی توجہ حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے چہرہ مبارک کی طرف نہ تھی جب وہ اس آیت مبارك يرينج وجشنابك على هنولاشهيدا - چونكرتمام امتول كافيملرسب بزي عدالت ميں دوامي عذاب يا چھ نكارا ہے كا ہونا تھا توبيا ہم سوال تھا اس آيت برحضرت عبدالله بن مسعود کی نگاه رخ انور پر پڑی تو حضور کریم صلی الله علیه واله وسلم کاچېره مبارک آ نسوؤں سے ترتھا۔ یہ ہے اثر اس کلام پاک کاعملی اثر حضرت ام الموثنین بی بی عائشہ صدیقه فرماتی ہیں کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم رات بھرعبادت کرتے اور تلاوت قرآن پاک فرماتے یہاں تک کہ یاؤں مبارک سوج جاتے رات کی عبادت الی ہے کہ كوئى د يھنےوالانبيں۔ ايك آپ ہيں اورايك الله تعالى كى ذات پاك ہے۔اورا كثر مجوك

ی حالت میں ہوتے۔حضرت بی بی عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں میں نے عرض کی کہ آپ الله تومخفورين پراتى كثرت عادت كول؟ ليغفولك الله ماتقدم من ذنبك و مات احز ال يرآب الله في الله الله تعالى كا ذات كاجب اتناجه برانعام واحمان ہے تو کیام شکر گزار بندہ نہ بنول؟ افسلا اکون عبداً شکوراً ریاثرات ہیں قرآن كريم كے حضور صلى الله عليه واله وسلم بركوئي انساني كلام متكلم بربيا ترات نبيس كرسكا \_كوئي شاعر ما نثر والأجهى نبيس ديكهائنا كهاس پرايخ كلام كاابيها اثر موتو دوسرول پركيا اثرات موں گے۔ دنیا کی ہزاروں لائبر ریوں میں کروڑوں کتابیں ہیں۔ لندن، امریکہ، ماسکووغیرہ کی لا ببر ریوں میں کروڑوں کتابیں ہیں لیکن دیکھنا ہے کہ کوئی نیک آ دم بھی ہے۔ کتابوں کا کام یا فائدہ توبیہ ہے کہ انسان کونیک بنائے اور بُرے کاموں سے بازر کھے لیکن حقیقت سے ہے کہ زمین پرشیطان پھررہے ہیں۔خداوند کریم سے باغی ہیں۔امن کا الفرنسيس واقوام متحدہ وغیرہ سب ہیں لیکن بدامنی موجود ہے۔ بدامنی مہلک ہتھیا روں سے ہوئی ہے۔ اٹیم مم ہیڈروجن مم وغیرہ سے ہوئی ہے۔ بیہتھیارکون استعال کرتا ہے فوج کے ہاتھوں فوج کو کون تھم دیتا ہے۔وزیر جنگ ماصدرتھم دیتا ہے۔زبان سے ماقلم سے لڑو۔ زبان اور قلم پر حاکم کون ہے ہتھیارتو ہاتھ سے استعال ہوتے ہیں حکم دینے والی جان ہے جب جان نکل جائے تو کوئی تھم نہیں دے سکتا یا لکھ سکتا۔ جنگ وجدال کا اہتمام روح برآ تا ہے روح جب سدهرجائے توامن ہے۔ چرچل اور ہٹلر کی روح مگڑی تو دیکھا کیا ہوا۔ر شوت ملاوٹ وغیرہ۔ سب روح بکڑنے سے ہوتے ہیں۔ چور کی اور ڈاکوکی روح جب بکڑتی ہے تو چوری اور ڈاکا والتے ہیں روح کی اصلاح لاکھوں کالج اور لائبریریوں اور کتابوں سے نہ ہوسکی۔اس کتاب کریم نے کیا کیا؟ مرب میں نازل ہوئی بیقوم ایس مجڑی ہوئی تھی کہندان ہے پہلے کوئی الیی مجڑی تھی ندان سے بعد۔شراب نوشی یا کوئی دوسرا گناہ جب ایک کرتا ساری کی

ساری قوم اس میں پڑجاتی سوائے چندہستیوں کے (خلفاء راشدین اور چند دیگر صحابہ کرام ا ے) بچہ پیدا ہوتا تو عرب میں پہلے اس کے منہ میں شراب ڈالتے تھے۔ بورپ اور امریکہ ميت بين ليكن شراب كومقد سنبيل سمجق عرب باك اورمقدس سمجقة تصاس ليها تكوركوكرم (شریف درخت) کہتے تھے کسی امیر کے مرنے پرشراب پلائی جاتی تھی اور برانی سے برانی شراب بلاناعظیم کارنامه موتا تفااور منکے کی آخری شراب اس کی قبر پر ڈالی جاتی تھی۔ دوسرا گناه زنا۔ جن ملکوں میں زنا خلاف تہذیب نہیں سمجھا جاتا ان ملکوں میں بھی لائسنس جاری ہوتے ہیں لیکن عرب میں کوئی لائسنس یا کسی تسم کی پابندی نہیں ہوتی تھی ہر پیشہ ورعورت اینے گھر پر رنگدار جھنڈی گاڑ دیتی جس سے طالبان عیش کو پیتہ چل جاتا پورا ملک عرب اس میں پھنسا پڑا تھا یورپ میں تو عورتیں زنانہیں کرواتیں بلکہ خرید کرعورتیں زنا کے لیے بٹھائی جاتی ہیں۔ڈا کہاور جوابھی پیشہ تھے پوری قوم سلح ہوکرڈا کہ ڈالتی تھی نہ تعلیم تھی کوئی نہ سکول نه مدرسه اس عظیم الشان تاریکی کا پورانگار تصور کرو۔ اچا تک قرآن پاک کے نور کا نزول ہوتا ہے۔ بیل القرآن کی تاریخ ہے بعدالقرآن کی تاریخ کادشمنوں کو اقرار ہے۔غیر مسلم مؤرخ لکھتے ہیں کہ قرآن نے درحقیقت اپنے ماننے والوں کواپیا یا کہ کمیا کہ جمیں ماننا پڑتا ہے کہ آسان کے فرشتے اتر کرزمین پر پھررہے ہیں۔خلفاءاربعہ اوردیگر صحابہ کرام عشرہ مبشرة ایک لا کھ چوہیں ہزار کے قریب ایسے شاگر داور پیرد کار ہیں جن میں سے ایک ایک کی ' تاریخ لکھی گئی ہے۔ پوری دنیا ایک طرف ہواور امانت اور دیانت ایک طرف کسی بات کے لیامانت کوئبیں چھوڑ تا کسی اور کتاب نے ایسااٹر ڈالا؟ اب بھی جس انداز میں قرآن کو مانے والوں میں خدا کا خوف موجود ہے دیگر قوموں میں نہیں۔ انجیل میں خزیر کا گوشت حرام تھا یا در یوں نے خود شروع کیا۔ پھرساری قوم سورخور بن گئ-سب سے پہلے ان کے نہ ہی پیشواؤں نے شروع کیا۔مسلمانوں میں کوئی آ دمی یا مولوی گدھے کا گوشت کھا تا

ہے؟ یا اسے حلال کہتا ہے؟ حالانکہ گذھا حرمت اور بُرائی کے لحاظ سے کس قدر کم ہے۔ صداقت بھی یا در یوں کی نسبت مسلمانوں میں ہے۔کوئی مولوی قرآن کی آیت نکال کر دوسری ڈالنے کی حرکت کا مرتکب نہیں ہوگا۔ ایسا کہیں نہیں ملے گا۔ مگر بہودیوں نے سام طور برکیا علاء اس کئے گذرے دور میں بھی اللہ کا زیادہ خوف رکھتے ہیں برنسبت دوس ی قوموں کے۔انگریزی تعلیم نے لوگوں کے اخلاق اور دینی عظمت کو کمزور کیا تیخواہ کومضوط سمجها۔جہاں مال آئے کسی چیز کا خیال نہیں رکھا جا تا۔اعلیٰ سے اعلیٰ عہد بدار سے لیکر چیز ای تك كها تا ب مطلب اس كاب و يونى يا فرض كوچهور دوخيانت كرو-اننى كريش كامحكمة قائم · ہے امانت میں خیانت رشوت کیکر ہوتی ہے ہمارا موذن اکثر اوقات صرف روئی پراذان دینے کے لیے مقرر کیا جاتا ہے۔ یامعمولی صرف دس پندرہ رویے تخواہ ہوتی ہے اگراس کو کہا جائے امانت میں خیانت کر ہے یعنی بھی اذان میں جی علی الصلوۃ جھوڑ دے کوئی ایسانہیں ملے جوسود وسور و پیلیکر میرکر نے کو تیار ہو ہرگز ایسانہیں کرے گاکسی امام سے کہو کہ قعدہ اولی یا فانيه ميں التحيات نه يڑھے۔ بيسه دينے يرجھي وہ ہرگز ايبانہيں كرے گا۔ حالانكه وہ ايبا کرے توکسی کوملم بھی نہ ہوسکے گا۔اس نے التحیات پڑھایا نہ پڑھاافسران یانچ یانچ ہزار کی تنخواہ والے دیانت دارہیں ہوتے دامنِ رسول صلی اللہ علیہ والہ وسلم میں امانت ہے۔ . عليه واله وسلم يرجس وقت نازل ہواايك ساتھى بھى نەتھا بتدر يج ساتھى بنتے چلے گئے \_علاء كا

علیہ والہ وسلم پرجس وقت نازل ہوا ایک ساتھی بھی نہ تھا بندر ہے ساتھی بنتے چلے گئے۔علاء کا اختلاف ہے کہ پہلاساتھی کون ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق ،حضرت علی تھے، حضرت خدیجة الکبری تھیں نا مضرب زیر بن حارثہ تھے۔ حضرت امام اعظم ابو صنبی بہلی وفعہ اللہ اختلاف میں یوں تطبق دی کہ بالغ مردوں میں سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیق تھے اور

بچوں میں سب سے پہلے حفرت علی تھے۔غلاموں میں سب سے پہلے حفرت زید بن حارثہ تھے اور عورتوں میں سب سے پہلے حضرت نی بی خدیجة الكبری تھیں۔آپ كا مقام بہت بلندے۔

قیصده حالی، حضرت بی بی فاطمته الزبرائی و برا شرف حاصل تھا اور حضرت فدیجة فدیجة الکبری ان کی والده بین ۔ آپ کی والده ہو کیں ان کا لینی حضرت بی بی فدیجة الکبری کا مقام بہت بلند ہے۔ ایک تو اول ایمان کا تمغه ہے اور دوم حضرت بی بی فاطمت الزبرائی کی ماں بیں ۔ آپ نے حضور کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کی بہت خدمت کی اور ہر موقع پرساتھ دیا۔ بزرگی اور شرافت کے کیا ظ سے ترتیب حسب ذیل ہے۔

اصحاب بدريين تمام دشمنون يعنى كل كفارسے مقابله تھا۔

۲۔ اصحاب بیت الرضوان ہے جس حضور اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم عمره مبارک کے لیے تشریف لے گئے اور کفار نے داخل نہ ہونے دیا تو حضرت سیدنا عثمان عدمان عثمان علمان علمان عثمان عدمان عثمان عث

آ مجئے۔حضرت فاروق اعظم کے زمانے میں سب کو بیت المال سے سخو او ملتی تھی۔ بوری طاقت اسلام کواور اسلام کی طاقت کو پھیلانے میں صرف ہوتی تھی۔ کافروں کی طاقت کا جہاد ہے مقابلہ کیا۔ تنخواہیں بھی اسی مراتب بالا کے حقوق کے لحاظ سے تھیں۔ ایک دفعہ حضرت زیدین حارثهٔ کوحضرت عمر فاروق نے حضرت عبداللہ بن عمرٌ سے تنخواہ زیادہ دی حضرت عبدالله بن عمر نے اعتراض کیا کہ جنگ بدر میں ہم دونوں شریک تنے اور اسلام میں ہماری دیگر خدمات بھی برابر ہیں۔آٹ نے تخواہ برابرنہیں دی۔حضرت عمر فارون نے یہ فرمایا بیتو تھیک ہے کہ بیر حقوق مساوی ہیں۔لیکن حضور اکرم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کو جو محبت زید کے ساتھ تھی وہ آیا کے ساتھ نہتی۔ میں حضور صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی محبت کو پدری محبت پر فوقیت دیتا ہوں۔ان لوگوں کے کمال کا انکار کرنے والے بد بخت بھی پیدا ہو گئے ہیں۔ بائیس لا کھ بچین ہزار مربع میل (یا کتان سے سات گنا) رقبہ پردس سال میں اسلامی حکومت کی توسیع کی اس کے باوجود جب فوت ہوئے اس ہزار قرضہ تھا۔عام تم کے کیڑے کے صرف دوصواف رکھتے تھے اور کھانا بھی عام طور پر سرکہ سے کھالیتے تھے۔ کسی نے عرض کی گوشت سے کھائیں فرمایا جب سب مسلمانوں کو گوشت کھانے کو ملے گاتب میں بھی کھاؤں گاصحابہ کرام بالخصوص جلیل القدر صحابہ اسلام سے قبل رئیس اعظم تھے۔ (بعد میں سفید بوش رہے) آ یا نے وصیت فرمائی تھی کہ جو پچھ میرے گھر میں ہومیرے قرضہ کیا ادائیکی برنگادینااگرنچ رہے تو میرے رشتے داردیں یامیرے کنبہوالے ( قبیلہ والے )اگر ' پورانہ ہوتو عام مسلمانوں سے میرے قرضہ کی ادائیگی کے لیے رقم نہ لی جائے تو چنانجہ ان کا مکان اس ہزار روپے میں فروخت ہوا۔حضرت امیر معاویہ نے خریدا اور اس کا نام رکھا دارالقصناء جس سے قرضہ کی ادائیگی ہوئی۔ بیرحالت تھی امیر المومنین کی۔ زندہ رہے فائ

رہے مربے توجنت میں گئے۔ پچھ عرصہ تک یہی تصور رہا پھرختم ہو گیا۔ toobaa-elibrary.blogspot.com قرآن كاسياس القلاب - حضور نبي كريم صلى الله عليه والدوسلم ابتداء مين السيا تھے۔مشرق میں سب سے بوی سلطنت ایران کی تھی جہاں کسری تھا۔ شال مشرقی عرب بھی۔افغانستان،سمرقنداور ہندوستان کے حصےاس میں شامل تھے۔ دوسری بردی سلطنت قیصر کی تھی۔ پورپ اور شام وغیرہ کے علاوہ سب قیصر کے قبضہ میں تھا الغرض اسلام ایک دانہ تھاجو قیصراور کسریٰ کی چکی کے دویاٹوں کے درمیان تھا جو با آسانی پس سکتا تھا ابھی ابھی قرآن پاک کے نزول سے پہلے اخلاق اور سیاست اور مذہبی ہرطرح کی بے انتہا گراوٹ ہی گراوٹ تھی جس کی روئے زمین پر کوئی مثال نہ تھی حتی کہ بچیوں کوزندہ در گور کرتے تھے رُے سے بُرے اور فتیج سے فتیج گناہ پر فخر کرتے حتیٰ کہا پنے باپ کی بیوی سے زنا پر فخر کرتے۔غرضیکہ انسانیت توانسانیت بہیمیت بھی ان کے کرتوں سے شرماتی تھی اورابھی ابھی قرآن پاک کے نزول کے بعد جنت اور دوزخ پرنا قابل شکست یقین جماعت پیدا ہوگئ۔ حضرت فاروق کے آخری زمانہ میں دونوں سلطنوں سے مکر ہوئی ذرے نہ آ فاآب کوشکست مجھرنے ہاتھی پر فتح یائی۔ آج کے قیصر و کسری پر اللہ کے ماننے والوں کی حکومت ہے۔ قرآن کے ماننے والوں نے وہ فکست دی جس کی پیش گوئی حضور کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نفرمال أللى اذا هلك الكسرى فلاكسرى بعده واذا هلك قيصر ولا قیصر بعدہ کہ کری ہلاک ہوجائے گا اوراس کے بعداورکوئی کسری نہ ہوگا۔ قیصر ہلاک ہوجائے گا اور اس کے بعد کوئی قیصر نہ ہوگا۔ چنانچہ بعینہ ایسا ہی ہوا۔ کہ قیصر وکسر کی ہلاک ا ہوئے اوران کے بعد قیصر و کسر کی کیاان کا نام تک نہ رہا۔اس وقت قیصر و کسر کی کوشکست چند دریشیوں نے دی پرکل دنیا کی فئکست تھی۔فئکست دینے کے یامسلمانوں کے فاتح اور غالب ہونے کے دوسبب ہوسکتے ہیں۔ایک مادی سبب دوسراروحانی سبب۔ مادی اسباب

افراد جنگ آلات جنگ وغیرہ ہوسکتے ہیں۔افراد کی تعداد بھی تین ہزار اور ایک لاکھ کا مقابلہ ہوتا تھا۔افراد کی حثیت سے مقابلہ غیر مقابلہ ہوتا تھا۔افراد کی حثیت سے مقابلہ غیر متواز ن ہوتا۔اس ہندوستان کی جالیس کروڑ کی آباد کی پرایک نوجوان محمد بن قاسم نے حملہ کیا تو چھ ہزار سپاہی تھے۔ پورے متحدہ ہندوستان کو فتح کیا (بیسندھ کاعلاقہ)۔طارق کے پاس سات ہزار افراد تھے سارے پورپ کے لیے۔عربوں کے مقابلہ میں پورٹی قوم دولت، آلات جنگ تعلیم و تربیت سب میں زندہ تھے۔ یعنی بیسب چیزیں ان میں موجود کے سام کے مقابلہ میں وہ قوت بھردی کے ایک مؤمن میں انتقلاب۔

Valley of the second of the se

Marie and American of the Land of the

The said of the said of the said of the said of

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

# اخلاق

تیسری دلیل۔ اخلاقی دنیا میں سب سے مضبوط اور نا قابلِ تروید چیز اخلاق ہے۔ اخلاق جمع ہے۔ واحد خُلق ہے۔ پیش کے ساتھ۔ بیدا کرنے کوخَلق زبرسے یا فتحہ سے کہا جاتا ہے۔ ہمارا ایک ظاہری وجود ہے جوجسم ہے جس کواللہ تعالی نے بیدا فرمایا ہے سرسے پاؤں تک ہاتھ پیرناک کان وغیرہ یعنی ظاہری جسمانی ڈھانچہ جس کی پیدائش کا نام خلق زبر سے ہے۔ایک اندر پیشیدہ چیز ہے طاق جسم کی بھی خوبصورتی اور برصورتی ہوتی ہے۔اس طرح انبان کے اندرخلق ہے جس کا تعلق روح کے ساتھ ہے وہ بھی خوبصورت اور برصورت ہوسکتا ہے جسم ایک بیرونی غلاف ہے اندرایک اور چیز ہے۔ جس کوجان یاروح کہا جاتا ہے۔ روح تب خوبصورت ہوسکتی ہے۔ جب اس کے اخلاق اچھے ہوں۔جسم کی خوبصورتی اعضاء کی تندرسی تناسب اورعد گی سے ہوتی ہے۔ یہ اللہ تعالی کی پیدا کردہ ہیں۔ جيے انسان اپن شكل وصورت كوتبديل نہيں كرسكتا اورا گرانسان تبديل كرنا بھى جا ہے تو بہت مشکل ہے۔ای طرح جان کے اندراور روح کے اندر بھی خوبصورتی ہے اچھے اخلاق اور گرے اخلاق سے روح خوبصورت ما بدصورت بنتی ہے جس طرح مان کے پیٹ سے بچہ پیدا موتا ہے۔الگ رنگ اورجسم کی صورت لیکر آتا ہے۔شکم مادر سےجسم کی خوبصورتی یا بدصورتی لیرآتا ہے سیاہ رنگ کا ہوتا ہے تو سفیدرنگ کانہیں ہوسکتا۔سفیدرنگ کا ہے تو سیاہ رنگ کا نہیں ہوسکتا جبثی ہے یا سفیداس کے اندرانقلاب بہت مشکل ہے۔اسی طرح روح کا بھی

حال ہے۔ روح کی بھی یا تو عمدہ بنیادیں اخلاق کی اس میں ہوں گی یا بداخلاق کی (بنیادیں) ہوں گی۔ حسن اخلاق کی یا بنیج اخلاق کی۔ جیسی طاقت اس میں ہوتی ہے اُس کا مظاہرہ بعد میں ہوتا ہے۔موجود شروع سے ہوتی ہے۔اخلاق بنیادی چیز ہے۔حضوراکرم صلى الله عليه واله وسلم في فرمايا بـ اذا سمعتم أن جبلازال عن مكانه فصد قوه \_ واذاسمعتم ان رجلا زال عن حلقه فلا تصدقوه \_اگرتم سنوكه بها زاین جگهت مل گیا تواسے مان لواگر بیسنو کہ آدمی اپنے اخلاق سے لگیا تواسے نہ مانو جسم کو بیدائش کے وقت اللہ تعالی ایک ساخت دے دیتا ہے اس طرح روح کو بھی ایک ساخت دے دیتا ہے۔جیےجسم کی تبدیلی مشکل ہے۔ اس طرح روح کی بھی مشکل ہے۔حضور نبی کریم صلی الشعليه والدوسلم ففرمايا انما بعثت لاتمم مكارم الاخلاق مسعده اخلاق كالحيل کے لیے بھیجا گیا ہوں۔حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم اصلاح کے لیے پیدا ہوئے۔ اس شبہ کومٹانے کے لیے دونوں حدیثوں کا مطلب بیان کرتا ہوں۔جسم میں کوئی انقلاب نہیں ہوسکتا کیونکہ کثیف چیز ہے۔روح لطیف چیز ہے۔اس میں بہتبدیلی تو نہیں ہوسکتی کہ بيدائثى اخلاق فنا ہوجاویں جیسے بخل کیکر آیا ہویہ تو ہونہیں سکتا کہ بخل مٹ جاوے اس طرح سخاوت بنیادی ماده مئنہیں سکتا کہ روح ان اخلاق سے خالی ہوجائے۔البتہ بیہ نے انقلاب سے ازالہ تونہیں ہوسکتا۔امالہ ہوسکتا ہے۔جس کے معنی ہیں رخ مجھیرنا۔ بنیا دی مادہ تور بالیکن اس کارخ پھیردیا اورا سے محمح ست بر کردیا۔ خلق کا بھی رخ پھیر کر دوسری طرف موسكتا ہے۔ ایک آ دمی پیدائش طور پر بخل لے كر آیا ہے۔ بي بخل مث جاوے بياتو نہيں ہوسکتا۔البتہ اس کا رخ چھیرا جاسکتا ہے۔ بیا مالہ ہے۔ مال کوخرچ نہ کرے بیہ ہے بخل بیہ موسکتا ہے کہ گناہ پر یا اسراف کے موقعہ پرخرج نہ کرے بلکہ زکوۃ اور صدقہ وغیرہ نیکی کے کاموں پرخرچ کرےان میں بخل نہ کرے گناہ سے متعلق اخراجات میں بخل اپنااٹر دکھا کر

انفاق بندرکردے اور خیرات وصدقات میں خرج کرے۔ جیسے نالی میں یانی آ رہا ہوا یک کھیت میں جانے سے بند کر دیا جائے اور دوسرے کھیت میں لگادیا جائے بجل کا تقاضا پیہ ے کہنہ کار خیر میں صرف ہونہ کارشر میں۔ پھرنایا امالہ یہ ہوگا کہ کار خیر میں تو صرف ہوکار شر میں نہ ہو بلکہ اس میں بحل ہو۔اسی طرح بہا دری بذل نفس جان کی قربانی جس پرآ سان ہووہ بہادر ہے بیصفت ہے اس کا از المشکل ہے جس سے بہادری مث جائے اور گیڈر بن جائے اگر بہادری مسلمانوں کے خلاف ہے تو وہ بنج ہے اگر جہاد میں بہادری استعال ہوتو کارِ خیر ہے۔اصلاح ہےرخ پھیرنا جوتمہارے مذہب،ملک،قوم وملت کومٹانا جا ہے توالی بہادری کے مندمیں لگام دو۔معلوم ہوگیا حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کے دونوں ارشاد گرامی درست ہیں۔ اگر پہاڑے ٹلنے کی خبرسنوتو مان اواس پریقین کراوا خلاق بدلنے ک خرملے تو نہ مانو اس لیے زال کا لفظ فر مایا کہ اخلاق انسانی جڑے ملتے یا منتے نہیں۔ دوسری حدیث شریف کے معنی ہیں امالہ ہوتا ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے (محدرسول اللہ) محمد الله كے رسول بيں۔ رسول اس ليے بيس كمان كاكام ہے اصلاح اخلاق -جس طرح حكيم اور ڈاکٹر کا اگر علاج کامیاب ہوتو وہ ڈاکٹر کامیاب ہے۔ آگے اس کی دلیل فرمادی۔ واللاين معه اشداء على الكفار رحماء بينهم ليخي حضورياك صلى اللعليه والموسلم کے پاس رہنے والے روحانی طور پر ایسے صحت باب ہوئے کہان کی شدت کفار کے کیے اور رحم سلمانوں کے لیے استعمال ہوئے خلق بھی اور خُلق بھی۔اللّٰہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی چیزیں ہیں جس کو بنائے اللہ تعالی بگاڑ ہے بھی اللہ تعالی ۔اللہ کی چیز اللہ کے بغیر درست نہیں ہوتی ۔ مثلًا شراب نوشی کی عادت ہوتو اس کا مثانا مشکل ہے۔ میں اور یک میں مکومت امریکہ نے ڈاکٹروں کےمشورے سے میہ فیصلہ کیا کہ شراب نوشی مُری چیز ہےاسے ختم کیا جائے چنانچہ کتابیں اور پمفلٹ کھے گئے سینماؤں کے ذریعے اس کی قباحتیں دکھائی گئیں اور پولیس کے

ذریعہ انظام کیا گیاسب ذرائع استعال کئے گئے اس کے باوجودشراب نوشی کم نہ ہوئی بلکہ زیادہ ہوگئ۔ مجبورا حکومت امریکہ نے ایخ احکام واپس لے لئے تعمیر مشکل ہے تخریب آسان ہے۔اسلام کی تعمیر میں بھی زیادہ وقت در کارہے۔اسلام کونقصان پہنچانا آسان ہے بنانا مشکل ہے۔ جیسے ترکی اسلام کوچھوڑ کر اب بچھتا رہا ہے کروڑ وں علماء اس کو پورانہیں كريكتے \_ جيے حضور نبي كريم صلى الله عليه واله وسلم نے اپني زندگی ميں بنايا ہم نے مغربی چیزوں کوا پنایالیکن دل محسوں کرتا ہے بے چینی اطمینان ہیں۔خود یا کستان میں دیکھ لوایک ایک افسر کہتا ہے رشوت بند ہو۔ جب جالو ہوگئی بند ہیں ہور ہی۔ جوانقلاب قومیں اوران کی كتاب بين لاسكى وه انقلاب قرآن لايا- بيهم نے ثابت كرنا ہے- بنيادى طور بر كچھ كناه قوت غصبیہ کے لحاظ سے ہوتے ہیں اور کچھ گناہ قوت شہویہ کے لحاظ سے ہوتے ہیں۔ شراب، زنا، خزیر کا استعال قوت شہویہ کے گناہ ہیں۔ یہ تین چیزیں میلان طبعی کا تقاضا ہیں۔ چوری ڈاکٹل بیقوت غصبیہ کے گناہ ہیں۔ یہ چھ چیزیں عرب میں جہاں قرآن نازل ہوا جہاں صاحب قرآن پیدا ہوئے وہاں مدرسہ نہیں تھا۔ تعلیم نہتھی حکومت نہتھی۔ پوری انسانیت بےلگام تھی کوئی قانونی سلطنت نتھی یہ چھیر ائیاں اس انداز میں تھی کہ کسی قوم میں کسی وقت میں نتھیں۔ یورپ والے شراب کوا کثر گناہ مجھ کریتے ہیں لیکن عرب اس کو بہترین نیکی سمجھتے تھے۔ جیسے ہم زم زم کو مقدس سمجھتے ہیں۔ عرب نے انگور کے درخت کا نام کرم رکھا۔ بعنی شرافت دالا درخت۔جس سے شراب بنتی ہے بچہ پیدا ہونے پراس کے حلق میں سب سے پہلے شراب ٹیکاتے تھے اس طرح نزع کے وقت بھی اسے یاک چیز مجھتے ہوئے مرنے والے کے حلق میں ٹرکاتے تھے۔ کوئی رئیس مرجا تا تو اس کی قبر کے اردگرد شراب بانٹی جاتی تھی۔ بلکہ آخری حصہ قبر پر انڈیل دیا جاتا تھا۔ ابونواس شاعر شراب کیا صفت اس طرح بیان کرتا ہے جس طرح مسلمان حضور کریم صلی الله علیه واله وسلم کی بیان

کرتے ہیں۔ زنا مغرب کی لعنت ہے اور مغرب نے اسے پھیلایالیکن لأسنس لینا بڑتا ہے۔ مگرعرب میں لائسنس کی ضرورت نہ تھی۔ایی عورتیں ایک حصنڈا گاڑ دیتیں اس پر لکھا ہوتا کہ جو خص ضرورت بوری کرنا جاہے وہ یہاں آجائے۔ بورپ والے اکثر بوشیدہ کرتے ہیں۔لیکن عرب والے برملالوگوں کے سامنے کرتے تھے۔اب تو یورپ والے بھی یارکوں میں کرتے ہیں۔حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کی پیش گوئی صادق آ رہی ہے کہ ایک زمانہ ایسا آئے گا کہ لب سڑک ایک عورت اور ایک مروز نا کرتے ہوں گے یعنی زنامیں مشغول ہوں گے۔جیسے گدھااور گدھی اورلوگ گذرتے ہوں گےصرف ایک مخض یہ کہے گا هل لا فعلتم وراء الجدار تم في ديوارك يحييكيون بين كياوه اس زماني كاابوبكر موكا کہ جوا تنا کہے گا کہ میاں دیوار کے پیچھے پیکام کرواں شخص میں اتنی دینی حس ہوگی۔شراب اورزناوه متھے کہ دنیا میں مثال ندارد۔ سود کابڑا کاروبارتھا۔ فتح مکہ والے دن اعلان فرمایا کہ سود کی آمدنی کومیں اینے یاؤں تلے کپاتا ہوں۔ خدائے نے حرام کیا ہے اور اینے پیجا عباس كاسوّد مناتا ہوں۔قبل كى بيرَ حالت تھى كەايك شخص كى جُراگاہ ميں ايك كى اوْمُنْي كُفْس كَى اس نے اسے تیر مار دیا چنانچہ دونوں قبیلوں میں لڑائی چھڑگئی جوایک سوبیس سال جاری رہی اور اگر کوئی نه ملتا تو بھائی پر ڈاکہ ڈال دیتے چوری اور ڈاکہ کو پیشہ بنایا ہوا تھا چوری اور ایک ڈاکے کے لیے ہرروز صبح کوایے نکلتے جیسے دکان پر جانے کے لیے آ دمی نکلتا ہے۔ چھ بُرائیاں شراب، زنا، سود، چوری، ڈاکہ، قل نمبرایک کی طرح موجود تھیں اوران کو بھلائیاں سمجھتے تھے۔ زندگی ایسے وابست تھی کہ اس وقت قرآن پاک نازل ہوا۔ لائبر بریوں میں لا کھوں کروڑوں کتابیں ہیں لیکن آ دمی ایک نہیں سدھرا۔ ونیا کی کسی کتاب میں آتنا ہوا انقلاب پیدانہیں کیا (جرجی زیدان) عیسائی مورخ نے لکھاہے کہ جس وقت قرآن نازل مواان لوگوں کوانسان کہنا مناسب نہیں شیطان کہا جاوے ۔ لیکن حضور کریم صلی اللہ علیہ والیہ

وسلم کی جور نی زندگی ہے ایمامعلوم ہوتا ہے کانہم ملائکته یمشون علی الارض کویاوہ فرشتے ہیں جوز مین پراتر آئے ہیں چلتے پھرتے ہیں۔ایک شراب خور،ایک چور ما ایک ڈاکوکواب آپنہیں پائیں گے۔قرآن کے منزل من اللہ ہونے کی سب سے برتی رلیل یہی ہے۔قرآن یاک روح میں انقلاب لانے والی بہت بڑی کتاب ہے چونکہ اللہ کا کلام ہے۔ روح اور اخلاق بھی اللہ کا پیدا کروہ ہیں رشوت تو ہمارے ملک میں رائج ہے۔ باوجود حساب و كتاب، جنت و دوزخ برعقيده اورايمان ركھنے كے رشوت نہيں جاتى -چھوٹا براآ فیسرکوئی بھی نہیں بیا ہوا جول جول آ مدنی برحتی جاتی ہے بیت بردھتا جاتا ہے ایران کی جنگ میں حضرت سعد بن ابی و قاص کمان کرتے تھے۔ایران کا دارالسلطنت مدائن فتح ہوا۔ تمام دولت اکشی ہو ہوکر مدائن میں جمع ہوئی۔مدائن دریائے د جلہ کے قریب ہے۔اس پر . ایک پُل تھااس پُل کے قریب ایک غریب مسلمان کا گھر تھاایک جھونپر ابنایا ہوا تھا۔ کل آٹھ افراد تصح چاردن سے فاقہ تھا۔ادھرمسلمانوں کو بےشارا ثاثہ مال غنیمت ہاتھ آیا اس مسلمان نے دیکھاایک آ دمی سات عدد نچروں پر ۱۳ اصندوق جوخود سونے کے بے ہوئے تھے۔ لاد كرلے جار ماہے۔اسے للكارا كہا تھبرو۔ فچروں والاتو بھاگ كيا مكر فچر چھوڑ كيا۔ باوجود غربت اور فاقد کے ساتوں خچر بمعہ ۱۴ عدد صندوق لے جا کر حضرت سعد بن الی وقاصؓ کی خدمت میں پیش کردیئے لوہار کوطلب کیا تالے توڑے گئے۔مورخین لکھتے ہیں ان ۱۲ صندوقوں میں اتنے جواہرات تھے کہ اگرانہیں نصف دنیا کی وولت کہا جائے تو مبالغہ نہ ہوگا حضرت سعد بن ابی وقاصؓ نے دیکھا کہ بیہ اصندوق اس کو سلے اگرانہیں گھر لیتا یا کم از کم ا يك ركه ليتا تو كوئي ديكھنے والا تونہيں تھا۔ سوائے اللہ تعالیٰ کے حضرت سعد بن ابی و قاص سفور كررے تھے كەلانے والے نے كہاكة بيكى امانت آب كے پاس سيح كَنْ يَحْ كُنْ فرمايال تووه كہنے لگا اجھاميں جاتا ہوں السلام عليم انہوں نے كہائھ ہروا پنا حصہ ليتے جاؤ اور فربايا ميں

تہارے متعلق تعریفی کلمات حضرت فاروق اعظم کی خدمات میں کھون گا۔ کہ جب ایسے
آدی ہمارے پاس موجود ہیں تو ساری دنیا ہماری ہے۔ اس نے کہانہیں کوئی ضرورت نہیں۔

ذکسی حصہ کی نہ کسی تعریف اور سفارش کی۔ میں تو صرف اللہ تعالیٰ کوئی دکھانا چا ہتا تھا کہ
مسلمان ایسے بھی ہیں۔ جب وہ چلا گیا تو حضرت سعد بن ابی وقاص نے ایک آدی اس کے
یچھے بھیجا کہ ان کے حالات و کھی آئے تو معلوم ہوا کہ انہیں چاردن کا فاقد ہے۔ سب کے
سب آٹھ نفوں فاقہ میں تھے۔ لیکن اب پانچ ہزار تخواہ ہوتو بھی اور اور کرتے ہیں حضرت
سعد نے ایک بوری چاول، آٹا، مجور اور پھی شہداور کھی وغیرہ بھوادیا اور یہ ہدایت کی کہ جب
سعد نے ایک بوری چاول، آٹا، مجور اور پھی شہداور کھی وغیرہ بھوادیا اور یہ ہدایت کی کہ جب
یخص گھر پر نہ ہوتو بھوادی جائیں تاکہ واپس نہ کر سکے۔ اور اس کے گھر والے لیکررکھ لیں۔
تاریخ بشریت میں اس کی مثال نہیں۔ و نے ل میں المقدر آن میا ھو شفاء و رحمت ه
للمومنین۔

تیسری دلیل ۔ قرآن جس ملک میں اترااس ملک کی حالت جھ بُرائیوں کے لحاظ سے جواوپر بیان ہوچکی ہیں۔ان کی اصلاح قرآن نے کی ہے۔ جس طرح روح خداکی طرف سے آئی ہوئی ہے قل المروح من احد دبی اسی طرح قرآن بھی منزل من اللہ ہے بیقرآن کی برکت ہے کہ صحابہ کرام ایسے جیسے فرشتے زمین پر پھرتے معلوم ہوتے ہیں۔ پیقرآن کی برکت ہے کہ صحابہ کرام ایسے جیسے فرشتے زمین پر پھرتے معلوم ہوتے ہیں۔ چوتھی دلیل اعتدالی ہے۔قرآن کے متعلق دوہی باتیں ہیں تیسری نہیں یا تو اللہ کا بنایا ہوا ہوتا ہے۔ یاانسان کا لیمی حضورا کرم سلی اللہ علیہ والہ وسلم کا۔انسان کی بنائی چیز ہیں جذبات کا رنگ ہوتا ہے۔انسان خود جذبات سے مغلوب ہوتا ہے۔ جب غصہ ہیں آتا ہے تو رحم کی بات نہیں کرتا اور جب رحم میں آتا ہے تو رحم کی بات نہیں کرتا۔ جذبات سے مغلوب ہے۔ رحم اور قہر کو اعتدال سے استعمال نہیں کرسکتا۔انسان کے انڈر ضعف ہے۔ قرآن و حلق الانسان کو اعتدال سے استعمال نہیں کرسکتا۔انسان کے انڈر ضعف ہے۔ قرآن و حلق الانسان

ضعیف انسان جتنابرا ہو پھر بھی انسان ہے۔اس میں ضعف رہے گا۔جذبات اور ضعف لازی خاصہ ہیں۔ گرقر آن پاک میں یہ بات پائی جاتی ہے کہ کمل اعتدال ہے۔ قہر کے مضمون کے ساتھ ساتھ رحم اور جنت کے ساتھ دوزخ کا ذکر بھی ہے ابشار کے ساتھ اننار ے۔قرآن کی آیت ہو نبی ء عبادی انے انا الغفور رحیم وان عذابی هو العداب الاليم ساعتدال ب كرقهر كساته رحم بايك صورت مي كفاركي مج روى ك مقابله پرجہاد کا حکم دیتا ہے۔ اس کے ساتھ متصل سے کم دیتا ہے لاین بھے کم الله عن اللين لم يقاتلو كم في الدين ولم يحز جو كم من ديار كم تبرواهم و تقسطوا اليهم ان الله يحب المقسطين عين جنگ كاآر ورويكرساته سيم بهي دياجنت ك ساتهدوزخ بشيسوأ و نذيسوأ ساته ساته ابثاروا نذاراور جنت ودوزخ ساته ساته ساته انسان جب ایک جذبہ کے تحت بات کرتا ہے وہ اس کا ہوجاتا ہے ایک انگریز جومسلمان موگیا تھا۔اس سے بوچھا گیا کہ کیوں مسلمان مواہے کہا قرآن اللہ کی کتاب، ہے اگر اللہ کی كتاب نه ہوتی تواس میں كوئی نه كوئی خامی ہوتی يااس ہے كوئی خامی نيكتی \_انسان جہاں جاتا ہے۔ وہاں کے لوگوں کوخوش کرنے کے لیےان کے پیند کی بات کرتا ہے۔ عمل اس برجھی نہیں ہوتاچشم عبرت کھو لنے کامقام ہے۔خدا کے سواکوئی ایسے احکام دے سکتا ہے۔طوفانِ نوح کے بارے میں وقیل یا ارض بلعی ماء ک ویاسماء اقلعی ۔اے آسال مم جاا ہے زمین نگل جااللہ کے سواکوئی زمین اور آسان کو حکم دے سکتا ہے صرف مالک الکل، خالق الکل، غالب الکل۔ ایسے زبر دست احکامات جاری کرسکتا ہے۔حضور نبی کریم صلی اللہ عليه واله دَمَلم تواس وقت موت وحيات كى كفكش ميں تھے كسى كو پيتى ريت برگھسيٹا جا تا تھا تق کسی کی پیٹیرا نگاروں پررکھی جاتی اور طرح طرح کے ظلم ڈھائے جاتے تھے۔ کمزوری کے دور میں کوئی ایسے زبردست احکام جاری کرسکتا ہے۔ حکم دے سکنا تو دور رہا۔ ایسی بے بسی

ے وقت تو کوئی ذہن میں سوچ بھی نہیں سکتا۔زور کا انداز ہ زور کےاحکام۔ دوسرے مصنف کو ریکھا کہتا ہے کہ قرآن کا مطالعہ کیا ایک نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ قرآن کا مصنف جو بھی ہے وہ مخلوقات میں ہے کسی سے نہیں ڈرتا دیکھو کافرل نے یہ نتیجے نکالے ہیں قر آ ن کا اعتدال ایک دلیل ہے۔ایک قوت ہے انسان جذبات اور کمزوری کے تحت بولے گا۔ مگر قرآن کے مضامین بے صد جرأت و جمارت کے ہول گے نہ جذبات کے اور نہ کمزوری کے صاحب قرآن كابھى يہى حال ہے گھر كامسلى معاصرہ ہے حضور نبى كريم صلى الله عليه واله وسلم ہجرت فر مارہے ہیں۔سورۃ کیلین کی آیات کی تلاوت فرماتے ہوئے مسلح گروہ کے درمیان سے گذر گئے اپنے بستر پر حضرت علی کولٹا دیا فر مایا تمہار اایک بال بھی بیکا نہ کرسکیں گے۔قتل کی سازڈن تھی مگر پچھ بھی نہ کر سکے کسی نے ایک لیڈرے یو چھامامذھبک اس نے کہافسی ای مُسلک گویاجس ملک میں گئے وہاں کےمطابق اپناندہب بنالیا۔سیدسلیمان ندویؓ مريد ہوئے تواينے مرشد سے يو جھا كەتھوف كاكيا خلاصه ہے اور اسلام كاكيا خلاصه ہے كہا تصوف کا خلاصہ اپنے آپ کومٹانا ہے بینی اپنی جاہ نہ رہے صرف اللہ تعالیٰ کی جاہ رہے۔ حضرت شیخ فریدالدین عطار سے کسی نے پوچھا کیسے گذرتی ہے فرمایا اچھی گذرتی ہے کہ دنیا میں کوئی کام میری مرضی کےخلاف نہیں ہوتا۔اس نے کہا خدائی کا دعویٰ کرتے ہو کہا کنہیں ا بی مرضی کومٹا کراللہ کی مرضی یا رضا کواختیا رکر لیا ہے۔منصور کے متعلق بھی حضرت عطار ًنے لکھا ہے کہ ایک بزرگ نے خواب میں اللہ تعالی سے بوچھا ایک فرعون کہتا ہے کہ ان ربكم الاعلى دوسرامنفوركهتاب انا الحق بات توايك بـايك جنتى إورايك دوزخی ہے۔اللہ تعالی نے فرمایا کہ فرعون نے ہمیں مٹا کر کہاا ورمنصور نے اپنے آپ کومٹا کر کہا۔خدا تعالیٰ تابعداری کے لائق ہے۔ جووہ جا ہے کرنا اور جونفس جا ہے وہ نہ کرنا۔ اپنی جاہ کواللہ تعالیٰ کی جاہ میں مٹانا شرع کوطیع پر عالب کرنا، طبیعت کی لگام شریعت کے ہاتھ

میں دینا۔ ساری کمائی اسی میں ہے۔ جو جی جا ہے نہ کرواور جواللہ جا ہے وہ کرو۔اسلام کا خلاصہ ہے مصالح جمع مصلحت یا دنیاوی فائدے مصالح کومسالے کی طرح پیس ڈالو۔ رشوت اس لیے لیتے ہیں کہ صلحت یا فائدہ ہے کوئی بُرا کام اس لیے کیا جا تا ہے کہ صلحت ہے۔ بس مصالح صلحتوں کو پیس ڈالنے کا نام اسلام ہے۔

ورس-9

1941-11-1

# قرآن كاسياسى إنقلاب

صداقت القرآن کی یا نچویں دلیل۔ قرآن کریم کے نازل ہونے سے پہلے بھی انسان آباد تھے۔ حکومت بھی تھی، امیر بھی تھے، غریب بھی تھے۔ دیکھنایہ ہے کہ قرآن پاک نے کیااثر ڈالا اوراس کےاثر سے دنیا کیسے بدل گئی۔ کیاسیاس اثر ڈالا۔اگراس نے ایسااثر ڈالا ہے جس کوانسان نہیں ڈال سکتا یا انسان کے بس میں ایس تبدیلی کرنی نہیں ہے تو سمجھنا جاہے کہ قرآن یاک اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اورا گرانسان بھی کرسکے یااس نے بھی ایسا کیا ہو تو پھر بد(نعوذ باللہ) اللہ تعالیٰ کا کلام نہیں ہے۔ سیاس انقلاب کے لیے سیاست کا لفظ بہت استعال ہوتا ہے اور برا غلط استعال ہوتا ہے۔لیکن بہت کم لوگ بچھتے ہیں کہ سیاست کے معنی کیا ہیں قیام اقتدار کے لیے دھو کہ دینا جھوٹ بولنا اور خودغرضی آج کل دورِ حاضر میں سیاست ہے۔ جومفکرین کے الفاظ ہیں۔شیطانت بروزن سیاست ہے۔ بجٹ میں ایک خاص رقم رکھی جاتی ہے۔ برو بیگنڈہ کے لیے جس مے معنی ہیں کہ جھوٹ بولا جائے۔ بورب والول كا قول ہے كہ جھوٹ بولا جائے اور بار بار بولا جائے يہاں تك كريقين موجائے۔ لفظ سیاست عربی لفظ ہے جس کی انگریزی Politics ہے۔حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والموسلم نے بیلفظ استعال فر مایا ہے۔ بورپ نے بھی اس لفظ کو استعال کیا ہے اور اس لفظ كاليى منى پليدى ہے كماسے كالى مجما جاتا ہے - كہاجاتا ہے كماللد تعالى سياست دان اور لیڈرسے بچائے۔لیڈری اور سیاست دونوں کی تباہی ہوئی ہے۔لینن سے کسی نے پوچھا

لیڈر کے کہتے ہیں کہالیڈروہ ہے جواپنا مطلب لوگوں کے مطلب میں چھیا سکے اور سب سے زیادہ دھوکہ دے سکے۔ کہے کہ ہم غربت وافلاس دور کریں مجے۔مہنگائی مٹائیں مجے۔ میتال اور مدرسے بنائیں مے۔غرضیکہ عوام کوجس سے فائدہ ہوسکتا ہووہ کام کریں مے۔ حالانکہ مدعا صرف ممبری یا کری کاحصول ہوتا ہے۔ بیسب کہنے کی باتیں ہوتی ہیں فریب اوردھوکہ ہوتی ہیں جس تقریر میں دوسروں کی کمی بیان کی جائے زیادہ گالیاں دی جا تیں کہیں گے برسی اچھی تقریر ہے۔ سیاست کا لفظ اللہ کا اور پیغیبروں کا ہے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والهومكم في فرمايا كانت بنو اسرائيل تستوسهم الإنبياء كليما هلك نبي خلفه نسى آخرمين فرمايا مجهم معبوث فرمايا اورميرب بعيدكوكي ني نبيس سياست اصل مي يغمران کاحق ہے۔اللہ تعالی کا قول ہے باقی سب شیطنت بلفظ سیاست ہے۔ ہر دھو کہ جھوٹ اور خود غرضی دورِ حاضر کی سیاست ہے۔ بیشیطان کی پیدادار ہے انسانیت سے اس کا کوئی تعلق

سیاست کس کو کہتے ہیں۔ انظام یالہ یہ یہ حفظ حقوق الملہ و حقوق الانسان سیاست وہ انظام ہے جس سے اللہ تعالیٰ کے اور انسان کے حقوق محقوظ رہیں۔ یہ ہے اسلام کی سیاست آج دنیا جہنم بن گئی ہے۔ ایٹم وغیرہ کا ایجاد تابی انسانیت ہے شخ سیوطیٰ کی جامع الصفیر میں ہے المنساس عیال اللہ نبی آ دم اللہ تعالیٰ کا کنبہ ہیں۔ اب سیاست یہ ہے کہ کالوں کو گوروں سے لڑاؤ جرمنی کو انگریزوں سے اور مندوکو مسلمانوں سے لڑاؤ مسلمانوں میں فرقے بنا کرلڑاؤ تقسیم شیطان کا کام ہے شخ سیوطیٰ کی جامع الصفیر میں لڑاؤ مسلمانوں میں فرقے بنا کرلڑاؤ تقسیم شیطان کا کام ہے شخ سیوطیٰ کی جامع الصفیر میں آگے ہے فاحب الناس من احسن الی عیالہ اللہ تعالیٰ کو وہ مخض بہت پیارا ہے جواس کے کئیے کے ساتھ احسان کر رہنے غیر کہتا ہے خدا ایک ہے قرآن ایک ہے تی غیر ہادی ایک اور انسان کی حفاظت یعنی اور انسان ایک ہے موجودہ زمانے کے جتنے سیاسی دستور ہیں اگر انسان کی حفاظت یعنی

یں انسان کے حقوق کی حفاظت کا انتظام ہواوراللہ کے حقوق کی حفاظت نہ ہوتو یقینالعنت ہے الی سیاست براللداورانسان میں اس سے زیادہ فرق ہے جو کھوڑے میں اوراس کے سوار میں ہے۔مہمانی کی خاطر سے گھوڑے کا انتظام تو کریں اس کے علاوہ گھاس جارا وغیرہ ے مہیا کریں اسی طرح سوار کے لیے بھی کھانا پینا بچھونا وغیرہ سب کا انتظام کریں۔اعلیٰ م ے حقوق کا خیال رکھنا زیاہ ضروری ہے بہنسبت ادنی کے۔ اگر کوئی مخص محورے کی ضروريات كاخيال توريح ممرسوار كي ضروريات كاخيال ندر كهيتوا يسطحف كوبيوقوف كهيس گے گھوڑے اور انسان میں اتنا فرق نہیں جتنا انسان اور اس کے خالق اللہ تعالیٰ میں ہے۔ جوالله تعالی کے حقوق کا خیال نہ رکھے وہ برلے درجے کا بیوتوف ہے۔ آج اللہ تعالی کے حقوق کی حفاظت کسی حکومت کے سیاسی دستور میں نہیں ہے۔خدا کوتو ختم کیا گویا سیاست کا وو فيصد حصة وأراد ما كيا - كيونكه الله تعالى كحقوق كي حفاظت موتواس مين ماري حفاظت ہے۔اس کیے ہمیں ضرورت ہے۔اللہ کو ضرورت نہیں۔اسی کیے انسانی حقوق تباہ ہوجاتے ہیں۔ در حقیقت انسانی حقوق کی بھی کوئی حفاظت نہیں ہور ہی جس کا ثبوت ہے جیل بھر ہے بڑے ہیں۔جھوٹ، دھوکہ بازی کی اور رشوت وغیرہ کی کثرت ہے۔ آزاد قبائل میں اگر ایک آ دمی اپنی زمین میں (۲۰) ہزار رویے میں فروخت کرتا ہے تو وہ مسجد میں آ کریمی بات کہددیتا ہے کہ میں نے فلاں زمین اسنے پیپیوں کے عوض فلاں مخف کوفروخت کردی ہے۔ بس اتنا کافی ہے نہ انتقال اور نہ تحریر ہے۔ اور ایسے زبانی معاہدوں کے متعلق ۲۰۰ سال کے مرصہ میں کسی کے خلاف کوئی مقدمہ ہیں ہوا۔ ماغستان کا بیرحال ہے کہ عمر بھر میں کوئی الزائی تہیں ہوئی۔ یہاں دن رات کچہریاں پُر ہیں کہتے ہیں بڑی ترقی ہے لعنت ہے ایسی ترقی پ-شیطان کی کھورٹری سے جو سیاست چلے وہ شیطنت بلفظ سیاست ہوگی-حضرت عمر فاروق اعظم مے دس سالہ زمانہ ءخلافت میں کوئی چوری کا واقعہ نہیں ہوا۔کوئی پولیس نہھی۔

س آئی ڈی نہتی بلکہ یہاں تک کہ کوئی سر کیس نہتیں اور جب علاقہ فتوحات سے برور کی آ یے نے خود دعاکی اللهم انسی ضعفت قوتی و کثرت رعیتی قاقبضنی غیر مفتون اللهم ارزقني شهادة في سبليك واجعل موتى في بلد نبيك كوما انہوں نے خودموت کے لیے دعا فرمائی اور دعامجی شہادت کے لیے کسی نے کہا حضرت آبة دومتضاد باتول كى استدعا كررب بين ايك شهادت اوردومرامدينه ياك مين موت کی دعا۔ شہادت بظاہر وہاں یوں ناممکن تھی کہ ارض یاک میں کوئی کا فراور منافق نہ تھا جس، سے جہاد ہوتا اور شہادت نصیب ہوتی باہر اگر جہاد میں جاکر حصد لیتے تو یقیناً موت مدینہ پاک میں نہ ہوتی۔اس لیے دونوں دعا ئیں اکٹھی پوری ہونی مشکل تھیں۔آپ نے فرمایا الله تعالی کسی نه سی طرح میرا مطلب بورا کردے گا۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ ابولولو مجوی غلام کے ہاتھ سے عین نماز میں شہید ہوئے اور مدینہ یاک ہی میں موت نصیب ہوئی۔شہادت نعیب ہوئی اوران کی دعاہے برو ح چر ھر اللہ تعالی نے ان کے خلوص اور خدمت دین اور فقر یعنی شاہی پر فقیری کے صدیقے اور حضور نبی کریم صلی الله علیه واله وسلم پر جان شاری کے طفیل روضه واطهر میں رفاقت نصیب فرمائی۔جس بران کی قسمت جتنا ناز کرے بجاہے۔ اوراس نصیب میں حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کی کرم نوازی کا بھی بہت حد تک دخل ے کہ حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم نے ایک موقعہ پر جبکہ ایک ہاتھ دایاں مبارک حضرت ابوبکرصدیق کے کندھے یعنی شانے پرتھا اور بایاں بازوں حضرت عمر فاروق کے كنده يرية وازراه بنده نوازى وكرم مسترى ياغلام برورى فرماياه كدا نبعث يوم القيمة جبونياس اسطرح اعطفاورمر بوط قدمول سيسر باورقيامت كدن قدموں میں اٹھنے کی پیشن گوئی ہوگئی تو درمیانی حصہ یعنی عالم برزخ قبر کے وقفہ میں کیوں جدا ہوتے لاز ما ہم بختی نے ساتھ دیا اور حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کے قدموں میں

مُرَاكُلُ الله واشهدان محمداً عبده و رسوله واجعل موتنا في بلد نبيك صلى الله عليه واله وسلم است اس چیز کا نام ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اور انسان کے حقوق دونوں کی حفاظت ہو۔ یہاں جومقد مات ایک مخصیل میں ہوتے ہیں اتنی تعداد میں مقد مات ساری مملکت میں نہ ہوتے تھے۔قرآن مجید کونساسیاسی انقلاب لایا اس کے مثبت اور منفی پہلو۔ می سورتیں مکہ شریف میں نازل ہوئیں اور مدنی سورتیں مدین شریف میں نازل ہوئیں ۱۳۱۳ یا کیزہ نفوس بدر میں شامل ہونے والے بعنی ایمان رکھنے والے تھے۔ایک محلہ میں بھی ۱۳ سے زیادہ آبادی ہوتی ہے۔ قرآن کے طرف داروں کی تعداد ۱۳ استھی اورکل کا ئنات قرآن کی مخالف اور ق ك ويثمن تقے۔ امريكه، روس وغيره فرض دوعاذ قائم موسكة ايك محاذ حق محاذ رسول صلى الله عليه واله وسلم وقرآن \_ دوسرا محافر باطل محافر حق من ١٣١٣ وي اور صرف دو كهور \_ \_ روٹی ایک وقت ہے تو پانچ وقت نہیں۔ بڑے سے بڑا مخص فوت ہوتا تو کیڑاا تنامیسر نہ آتا كەل كاجىم ڈھانكا جاتا۔ سر ڈھانكتے تو پیرنگے رہتے، پیر ڈھانگتے تو سرنگار ہتا۔ نصف جم پر كيرا والت اور باقى نصف ير كهاس ١١٣٠ نيكل دنيا يال تقار بدر مين رمضان <u>س سے سے نگر شروع ہوگئ حق وباطل کی ۔ ۳۱۳ کی طاقت سے قرآن ساری دنیا سے لڑا۔ قرآن</u> جیتا۔اگر قرآن نہ جیتتا تو بہاول پور جیسے دورا فقادہ شہر میں قرآن کے شیدائی اوراللداور رسول صلى الله عليه واله وسلم ير ايمان لانے والے كيسے ہوتے۔ قيصر و كسرىٰ كو چين كو مندوستان کو فکست دی۔ دنیا کا اکثر حصہ اینے جھنڈے تلے لائے۔شیطانی سیاست ختم مونی قرآن کی حکومت قائم ہوگئی۔ پوری دنیا کو تکست دینا۔ اب بھی دنیا پر آکٹر مسلمانوں ک عکومت ہے۔سکونت کےاعتبار ہے مسلمانوں کی اکثریت ہے۔ بیسیاسی انقلاب کیوں اور کیے ہوایا اسباب کا نتیجہ **ہوگا۔** یامسبب کا۔سامان جنگ وتعداد زیادہ ہوں تو سامانِ جنگ

موجب کھمرے۔ ۳۱۳ کا ساری دنیا سے مقابلہ تو اسباب تو ختم ہو گئے۔غروہ خندق میں بھوک کی میرحالت تھی کہ انتزیوں میں در دہوتا اس کی وجہ سے پیٹ پر پھر باندھتے۔ کچھ صحابه كرام نے بھوك كى شكايت حضور نبى كريم صلى الله عليه واله وسلم كى خدمت اقدى ميں كرنے كے ليے حاضر ہوئے ليكن جب انہوں نے ديكھا كەسركار دوجہال صلى الله عليه واله وسلم نے اپنے شکم مبارک پرایک نہیں دو پھر باندھے ہوئے ہیں تو شرم آ گئی کہ کیا شکایت كرين \_ يتفي پيغيبرعليه الصلوة والسلام سلى الله عليه واله وسلم كى شان -اب توجوكو كى پيغيبرى كا دعویٰ کرتا ہے تو کمرے سونے سے بھر جاتے ہیں بیفرق ہے سیے اور جھوٹے پیغیر میں، اسباب بدانقلاب نبیس لائے کیونکہ اسباب تو کم بیں دولت کم سامان جنگ کم اسباب کا تقاضاية ها كه ابتدأء ايك انسان بهي حامي قرآن ياموافق قرآن نه تقاليكن باين جمقرآن فاتح بنااوردنیامفتوح قرآن غالب اور دنیامغلوب قرآن سے قبل عرب سب سے مزور و اور قابلِ ذکر ہی نہ تھے۔ عالم اسباب کا اس انقلاب میں خل ہی ہیں۔معلوم ہوتا ہے یہ سارى كاروائى مسب الاسباب كى ب-ميدان جنگ فتح وككست كاموقع ب- اسامان جنگ،۲\_ ہاتھ پیر،۳\_اعضاء دل و د ماغ\_میدانِ جنگ تین چیزیں ہیں۔آلاتِ جنگ اعضاءانسانی \_ آلات کوچلانے والے \_ آدمی کے اعضاء ہاتھ پیر \_ اعضاء کو استعال کرنے والی جان اورروح ودل ود ماغ۔مراہواانسان تو پچھنہیں کرسکتا۔اگر چیاس کےاعضاء بھی موجود ہوتے ہیں کیکن جان اور روح نہیں ہوتے لہذا دل اور جان ضروری ہیں دو چیزیں توساری دنیا کے پاس تھیں۔ا۔آلات جنگ۔۲۔آلات جنگ کو چلانے والے سپاہی-صحابہ کرام کے مخالفین کے ہاتھ بہت موٹے تھے۔سرد ملک کے رہنے والے لوگ بہت موٹے تھے یہاں تک کہان کے ایک کے مقابلہ میں صحابہ کرام عیار کاوزن برابرتھا۔ برموک

کی جنگ میں تمیں ہزار مسلمانوں نے تین لا کھ کو شکست دی۔اگر عرب تین ایک ترازو میں toobaa-elibrary.blogspot.com

ڈلے جاتے تو مخالف ایک کے برابر ہوتے۔مخالف دنیا آلاتِ جنگ اور اعضاء کے لحاظ ہے بہت زیادہ تھی۔اللہ تعالی نے عرشِ معلی سے اپنا کلام ا تاراجس نے مسلمانوں کے دل من بنارگ بهردیا حضور صلی الله علیه واله وسلم فرمایا حیسر کے من تعلم القرآن و علمه سباولادآ دم میں سے وہ بہتر ہول محج جنہوں نے قرآن کوسیکھااور سکھایا۔قرآن الله تعالى كي صفت بالله تعالى خود طاقتور ب اوراس كي صفت بهي طاقت ورب مسلمان ك دل اور روح من رنگ بحرد يا -حضرت خالد بن وليد جوايي قدرتي موت مر فرمات میں کر پینکڑوں دفعہ موت کے منہ میں کودا ہول لیکن جنگ میں شہادت نصیب نہیں ہوئی بستر يرمرر بابو\_بهادري موت كونال نبيس عتى \_ بزدلى موت كولانبيس عتى \_ جب حضرت خالد ين ولیدنے عراق فتح کرلیا۔ تو عراقی لوگ قتل کرنے کی سازش کررہے تھے کہ افسرول کو قتل کردیا جائے۔ جب انکی سازش کاعلم ہوگیا تو حضرت خالد مین ولیدنے ان سازشیوں کو بلایا اوران سے دریافت کیا کہ کیا سازش کررہے تھے انہوں نے بھی سمجھا کہ چھپانے سے پچھ نہیں بے گا تو انہوں نے سیح صیح بات بتادی۔سازشِ قبل کی تو سزاموت ہونی جا ہے لیکن بہادرقوم ہمیشہ فراخد لی اور رحمہ لی سے کام لیتی ہے اور بزدل قوم ہمیشہ ظلم اور حق سے کام لیتی ہے جیسے ہندولوگ کل بادشاہ بنے ہیں مسلمانوں کاقتل شروع کر دیا ہے۔خالد بن ولیدنے پوچھا کیاسازش کی ہے۔انہوں نے کہا ہم میدان میں تونہیں تھہر سکے ہم نے کہا کہ سازش سے آتی ہی کردیں اس طرح کی دعوت دیں ۔شہد جوعر بوں کی مرغوب غذاہے اس میں زہر ملائیں اوران کو پلادیں چنانچے شہد کے شربت میں ایک سخت قتم کا زہراور تیزفتم کا زہر ملاہوا رکھاہے کہا کہاں ہےوہ زہرجوتم مجھ کو بلانا چاہتے ہواور کہا کہ وہ کتنی طاقت کا ہے کہا کہ دس آ دمیوں کو ہلاک کرنے کے لیے کافی ہے۔ فرمایا لاؤاور بسم الله الرحمٰن الرحیم پڑھ کر پی لیا۔ سب کی سب بی مئے کھی منہ ہوا۔سب کھی سان سے ہے۔ بیدواقعہ دلیل ہااس امر کی

کہ ایمان اور قرآن سے آئی طافت آگئ کہ قیصر وکسر کی نہ تھم سکے۔ مورخ کھتے ہیں کہ اس چالیں کروڑ کے ملک پر ۱۸ سال کا محمد بن قاسم چھ ہزار فوج سے اور طارق سات ہزار فوج سے پین وغیرہ میں غالب آئے ہیں آج کا فروں کے ہاتھوں سے مسلمان کٹ رہے ہیں یہ سیاسی انقلاب قرآن نے پیدا کیا۔ اسباب تو سب مخالفین کے پاس سے۔ معلوم ہوا سیاسی انقلاب قرآن نے پیدا کیا۔ اسباب تو سب مخالفین کے پاس سے۔ معلوم ہوا اسباب کے جاعث ہوا۔ قرآن کے نازل ہونے سے پہلے اسباب کے باعث ہوا۔ قرآن کے نازل ہونے سے پہلے عرب مغلوب سے۔قرآن ارزے کے بعد سب پرغالب ہوئے۔ انسان میں بیطافت نہیں کہ اتنا ہڑا انقلاب پیدا کر سکے۔

\_\_\_\_\_\_

ورس-١٠

941-11-4

# صدافت القرآن برقانوني وتأثيري عمل

اس دلیل کا خلاصہ تا شیری اور قانونی ہے۔ مدانت القرآن پرچھٹی دلیل۔ مدانت القرآن پرچھٹی دلیل۔ قرآن کریم میں ایک خاص ایس تا ثیر ہے کہ جس پر انسان مجبور ہوجا تا ہے کہ بیشلیم کرے کہ بیاللہ تعالیٰ کا کلام ہےاورانسان کا کلام نہیں ہے قرآن یاک بڑے اثرات رکھتا ہے۔ اوراللہ کا کلام ہونے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کا برامقام ہے۔حضور نبی کریم صلی الله عليه والدوسلم كاارشا وكرامي ب- حديث بيعن حضورنبي كريم صلى الله عليه واله وسلم كوالله تعالی نے فرمایا۔ عام حدیثیں جن کامضمون اللہ تعالی حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دل مين اتار ديتا تها اورحضور نبي كريم صلى الله عليه واله وسلم وه اين الفاظ مبارك مين فرہادیتے تھے۔لیکن حدیث میں اللہ تعالی فرما تا ہے کہ میری طرف سے اس طرح کہہ دو۔ فضل كلام الله على كلام خلقه كفضل الله على خلقه الله على الماور باقى تمام کلامول کے مرتبے میں وہ فرق ہے جو اللہ تعالی اور مخلوقات کے درمیان ہے۔انسانوں کی لا کھول کروڑوں کتابیں لائبر ریوں میں موجود ہیں۔لیکن ان کی حفاظت کے لیے کوئی خاص اہتمام نہیں ہے۔لیکن اللہ تعالیٰ کی کتاب مکمل شکل میں محفوظ ہے اس کیے بھی پیکلام صرف الله تعالی کا کلام ہے۔ساری دنیا کی کتابوں سے اس کا درجہ اور مرتبہ ایسا اونچاہے۔جیسے اللہ تعالیٰ کا۔ آج اگر کوشش کی جاتی ہے تو انسانی کتابوں کو پڑھنے اور سکھنے کے لیے اور اللہ تعالیٰ كىكتاب كے ليكوئى كوش نہيں كى جاتى اس كى طرف بہت ستى ہے۔ يہ مارى دين سے

بے رغبتی ہے ورنداس کتاب کا مقام اور مرتبہ سی کتاب کو حاصل نہیں۔ صحیح مسلم شریف کی حديثٍ بإك حضرت عبدالله بن مسعود قرمات بين مين في حضور نبي كريم صلى الله عليه واله ولم سامن قراحوفاً من كتاب الله فله، به حسنة والحسنة بعشر امثالها۔ یہ (اعجازِ حروف ہے) جس مخص نے کلام پاک کا ایک حرف پڑھا ہر حرف کے بدلہ میں ایک حسنہ ملے گی بینی ایک اعلیٰ نعمت ملے گی اور ایک حسنہ کے بدلے میں ولیبی دس اور مليس گلااقول السم حرف بسل الف حوف ولام حوف و ميم حوف كوياالم پر ٣×١٠×١٠=٠٠٠ حسنمليل كي مجم طبراني مين حديث آئي ہے قرآن شريف كي نفسيات کے بارے میں اور ایک حسنہ سو کے برابر ہے۔ گویا الم پر ۳۰ کی بجائے تین ہزار حسنہ ملیں گی۔ صنہ کیا ہے یا نیکی کیا ہے۔ ایک عمادت ہے۔ ایک عمدہ نعمت ہے۔ جو دارآ خرت میں ملے گی جس کے مقابلے میں دنیا کی تمام نعتیں فتیج ہوں گی۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں قل متاع الدنيا قليل سارى دنيامكر بهت كم چيز باورة خرت ك ليحكم باذا رائیت نم رایت نعیما و ملکاً کبیرا آخرت کومک کبیر بتایا گیا ہے اور دنیا کولیل فرمایا ہے۔ آج اگر حکومت کے یا اعلان کرے کہ ایک حرف قرآن مجید پڑھنے پر ایک سوروپیہ ملے گاتو کوئی صخص الیانہ ہوگا جورات دن بڑھے گا بلکہ بڑے بڑے افسر کرسیال چھوڑ کر قرآن پڑھنے لگ جائیں اور پیشل، نوٹ بک وغیرہ ہمراہ رکھیں گے تا کہ نوٹ کرتے جائیں کہ کتنے حرف پڑھے ہیں۔وجہ بیہ ہے کہ دنیا کی طرف توجہ اور رغبت ہے اور دین اور آ خرت سے بے بروائی ہے۔اگر ایک حرف برصرف ایک روپیے بھی انعام رکھنے کا اعلان ہوجائے تو وہ مھی بہت بڑی چیر مجھی جائے گا۔ تر فدی شریف میں آیا ہے من قرأ القرآن و عهل به البس والده تاجا يوم القيمه نوره احسن من نور الشمس يروال کے والدین کے ساتھ انعام ہوگا کہ ان کی تاج پوشی کر دی جائے گی مگرخو داس کا کیا درجہ ہوگا

وہ آ گئے تا ہے۔ تا جپوشی تو ایک بڑی دھوم دھام کی رسم ہوتی ہے دنیاوی حقیرسی دھوم دھام کود کھے لیں ملکہ الزبتھ کی تاجبوثی کے موقع پر جہاں دنیا بھر کے نمائندے گئے ہوئے تھا اس قدرخرچ ہوا کہ صرف شراب ۳۸ کروڑ رویے کی پلائی گئتھی اس کی کیا حقیقت ہے۔ آج بیہ تا جیوثی ہوئی کل مرے گی تو کیڑے مکوڑے ناک،منہ، کان، زبان اور آئکھوں میں گھسیں گے۔ برطانیہ کی ساری شاہنشا ہیت کیڑوں کے گھنے اور گلنے سڑنے کونہیں روک سکتی ( میھی صورت ہے کہ آج تا جیوشی ہوئی اور کل کو تخت سے اتار پھینکا )۔ پوری دنیا کی موجودہ آبادی كے لحاظ سے لا كھ ميں سے ايك نے ملكه كى تاجپوشى ميں شركت كى ہوگ ليكن آخريت كى تا جبوثی اولین و آخرین، انبیاء،صدیقین،شهدا کرام،علاءعظام غرضیکهامیروغریب ساری كائنات كے سامنے ہوگی۔ يہ تاج پوشی قرآن كريم كے براضے والے بي كے والدين كى موكى \_ تزغيب وترهيب كے باب ميں الك حديث آئى ہے۔ من قرأ القرآن و عمل به شفعه الله من بيته عشراً كلهم من اهل الناد رايخ كران كوس آوميول كو جن کے لیے جہنم کا حکم ہو چکا ہوگا شفاعت کر کے چیٹرائے گا۔ دنیا کی پھانسی دومنٹ کی بات ہوتی ہے پھندا گلے میں ڈالاتختہ تھینجااور فوراً گردن ٹوٹ گئی اور آ دمی مرگیا دومنٹ نہ سہی بالخ منك بهى جان لكى اور در دو تكليف وغيره ختم ليكن آخرت كاعذاب و لايو فيق و ثاقه احدد اللدتعالي كرابركوكي عذاب بيس د سكتاردكه، درد، يا بيمانى واليكواكر بيمعلوم موجائے کہ میرافلاں رشتہ دارا گرسفارش کرے تو مجھے چھوڑ دیا جائے گا تواس کے لیے زندگی اورموت کا فرق ہوجائے گااور مدیوی بات ہوگی۔اگر آخرت کی پھانسی سے کوئی آ دمی اپنے دس رشته دارول کوچیشر اسکتا موتو وه کتنی برسی بات ہے حضور نبی کریم صلی الله علیه واله وسلم کی صدیث مبارک ہے قرآن شریف کی برکت کے بارے میں۔ ایک شخص کے متعلق حضرت عبدالله این مسعود سے مامن قوم اجتمع فی بیت من بیوت الله یقرؤن

القرآن ویتدار سونه الانزلت علیهم السکینة و غشهتم الرحمته و حفهم السملائکة و ذکرهم الله فی عنده. یعنی جولوگ کی مجدمین جمع بهول اورقرآن مجیر پرهیس اور درس بوقرآن پاک توان کے لیے چیزول یا انعامول کا وعده فر مایا ہے۔ا۔ سکین، ۲۔ رحمت کا دُھانپ لینا، ۳۔ فرشتول کی معیت، ۳۔ اللہ تعالی کا ان کے متعلق فرشتول کی مجلس میں ذکر کرنا، اللہ تعالی کے دربار میں بندے کا ذکر کتنی بڑی بات ہے۔اخبارول میں نام چیپ جانامعمولی می بات کو کتنا ایجا سمجھتے ہیں اخبارول کی کوئی حقیقت نہیں۔ اکبر کہتے ہیں۔

وضع بدلی گھر کو چھوڑا کاغذوں میں جھپ گئے چند روزہ کھیل تھا آخر کو سب مرکھپ گئے

ہوں کہ کب موت آتی ہے غیر اللہ کی محبت ہوتو اس میں اللہ تعالیٰ نہیں آتا۔ جب ایک چیز ہے یا نکلے تو دوسری چیز آئے۔ غیر اللہ کی محبت جب دل سے نکل جائے تب ہی اللہ آوے۔ حضرت خواجہ عزیز الحسن جو حضرت تھا نوی کے خلیفہ تھے وہ کہتے ہیں کہ حضرت پر ھتے تھے۔ ہمر تمنا دل سے رخصت ہوگئ

اب تو آجا اب تو خلوت برگی سپ

ول سے ہر چیزنکل گئ اب تو اللہ تعالی کی محبت ہی محبت رہ گئ اس برکت کے متعلق ارشاد على بفيضل الله و برحمته فاليفر حواهو حير مما يجمعون الله كفل اور رحت سے اپنادل خوش كروحضور نبي كريم صلى الله عليه واله وسلم سے يو جھا گيا فضل اور رحمت کیا ہیں؟ حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم نے فر مایا فضل قرآن ہے اور رحمت قرآن برعمل ہے قرآن کی دولت بہتر ہے۔ان چیزوں سے جوسب انسان جمع کرتے ہیں سکینہ، رحمت اور فرشتوں کونہیں و سکھتے۔ لیکن علامات اور نشانات سے بہجانتے ہیں جولوگ درس قرآن میں حاضر ہورہے ہیں۔ان کی دوسری عبالس بھی ہوتی ہیں۔اگر قلبسلیم ہواور صحیح ایمان ہوتو قرآن کے درس کی مجلس میں آنے والوں سے پوچھو کہ جودل کا حال قرآن کے درس کی مجلس میں ہوتا ہے وہ کیفیت کسی دوسری مجلس میں ہوتی ہے؟ بركزنبين موتى \_ بياس سكندر حت اور حفتهم الملائكه كااثر إى الراث اثرات معلوم ہوسکتے ہیں۔اثر ّات بری چیز ہیں۔نیک لوگ وہی ہیں جوقر آن سے علق رکھتے ہیں۔ قرآن یاک الحمد سے والناس تک شری، اخلاقی ودیگر پہلو

toobaa-elibrary.blogspot.com

میں کیکن اس میں زندگی کے قانونی پہلو بھی ہیں۔عقائد،اخلاق،معاملات،معاشرت ہے۔

قرآن کی قانونی حیثیت وہ جوایک غیرملکی غیرمسلم محسوں کرے انگریزی دور کے شروع

میں۔ یا دری فنڈر سے مولا نا رحمت اللہ کا مناظرہ ہوا۔مولا نا مناظرہ جیت کئے یا دری مار گیا۔ حق غالب اور باطل مغلوب ہوا۔ یا دری فنڈ رنے مولوی رحمت اللہ صاحب سے یو جھا مولوی صاحب آپ کے پاس بری دلیل کونی ہے کہ قرآن اللہ کا کلام ہے۔مولاناجہ ولیل بیان کرنے لگے تو یا دری نے کہا پہلے مجھ سے سن لیں۔آپ کومعلوم ہے کہ میں عیسائی ہوں اور آپ سے مناظر ہ بھی کر چکا ہوں۔ آج دنیا بھر میں تعلیم کا بڑا زور بتایا جا تا ہے۔ ماری لندن کی پارلیمنٹ قانون بناتی ہے۔ اور اس کے قانون سازمبر بردے اونے تعلیم یافتہ لوگ ہوتے ہیں لیکن قانون سے کوئی مشکل سے چھ ماہ گذرے ہوتے ہیں کہاں قانون میں غلطی نکل آتی ہے۔جس کی بنا پر کہاجاتا ہے اس کی ترمیم کی جائے۔اگر پوری دنیا کی ایک بارلیمند مواوراس میں ساری دنیا کے بہترین قانون دان ، فلاسفر اور زیرک آدی استھے کئے جائیں اور قانون بنائیں تو اس میں بھی غلطی نکلے گی۔ آخر بیجلس قانون ساز کا تسلسل اس لیے ہے کہ ترمیمات اور تنسیخات ہوتی رہتی ہیں۔قانون بدلتے رہتے ہیں۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کے غلطیوں کی اصلاح اور تدارک ہوتا ہے آپ کے ہاں قرآن کوایک خص واحد نے طام کیا جس نے کسی کمتب میں الف، بنہیں پڑھی تھی اور خالص ای تھے بھرحضور نبی کریم صلی الله علیه واله وسلم نے دوسرے لوگوں کوجمع نہیں کیا کوئی مجلس شوری بنائی مو؟ اورتقر يأتمام لوك جاال تتعداذ بعث في الاميين رسولا منهم ال كاب نج زندگی کے متعلق بوے قوانین دیئے اور یہی کتاب اسوسال دنیا کے ساتھ چلتی رہی اورکوئی دانشمندانہ ترمیم کی ضرورت نہ ہوئی۔ اگر انسان کے دماغ کا متیجہ ہوتی تو اس کے قانون بدلتے ،ترمیمیں ہوتیں۔جن مسائل میں عسائیوں نے اعتراض کیا۔ آخرانہوں نے سر<sup>والا</sup> اور جھک محے تین متلوں کی طرف اشارہ کردیتے ہیں۔

ا۔ طلاق۔

مزاب ہوجا کیں تو مختاط طریقہ سے بیت استعال کرنے کی اجازت دی ہے۔ بگاڑ ہوجانے کی صورت میں پہلے دومنصف درست کرنے کی کوشش کرتے ہیں پھر بھی نہ درست ہوں تو طلاق رجعی دیدے۔ بین ماہ اسے سوچنے کا موقعہ ملے گا اگر کسی غصہ یا جذباتی حالت میں دی ہوتو اس پر پھر سجیدگی سے غور کرے پھر بیوی کو بیوی بناسکتا ہے۔ اس کے بعد بھی اگر دماغ شخنڈ انہ ہوتو اور خانگی ضرورت کے تحت اور معاشر نے کی اصلات کے لیے تو دوسری دماغ شخنڈ انہ ہوتو اور خانگی ضرورت کے تحت اور معاشر نے کی اصلات کے لیے تو دوسری طلاق دواور پھر تیسری طلاق دے سکتا ہے۔ اس قانون طلاق پر بزانداق اُڑ ایا گیا یورپ وغیرہ میں مگر پھر یورپ والوں نے بھی بداہ روی اور مشکلات سے تک آ کر قرآنی قانون وغیرہ میں مگر پھر یورپ والوں نے بھی بداہ روی اور مشکلات سے تک آ کر قرآنی قانون جیرہ میں جا کہ دوڑ طلاقیں ہو کیں۔ خدا کا نہ ہب جش کیا تھا۔ امریکہ میں چارکروڑ تکا حول میں سے ایک کروڑ طلاقیں ہو کیں۔ خدا کا نہ ہب ہے کیوشش کرتا ہے۔ جہنم اور بگاڑ نے کے لیے نہیں اس لیے معاہدہ سے بڑے دیے اور معاہدہ ٹو ٹا اور الگ الگ ہوگئے۔

۲۔ قرآن پرشراب حرام کرنے کا الزام تھا۔ امریکہ میں شراب کے بدنتانگے سے کیے ایک کمیشن مقرر کیا گیا۔ یواین اونے ڈاکٹر وزونوف سے تحقیقات کرائی۔ اس رپورٹ کامصر نے عربی میں ترجمہ چھاپا۔ بورڈ نے تجربے کئے ایک کتیا کے پانچ بچوں کولیکر چاروں کتے تعویٰ شراب بلائی گئی ایک کو بلاشراب چھوڑا گیا بچھ عرصے بعد شراب والے چاروں کتے جلام کے اورایک جس کونہ بلائی گئی بچار ہا۔ جن کوشراب بلائی گئی تھی ان کی عمر کم ہوگئ۔ لہذا جن کوشراب بلائی گئی تھی ان کی عمر کم ہوگئ۔ لہذا بیجہ لکلا کوشراب زندگی کے لیے مصر ہے۔ اس طرح پھر پانچ میں سے ایک کو بلائی گئی اور چارکونہ بلائی گئی تو وہی ایک مراج پار بچے رہے۔ سکول اور کالج میں موازنہ کیا گیا دس ایسے چارکونہ بلائی گئی دسوں ایک ہی وقت پکول کا انتخاب کیا جن کا ذہن برابر تھا ایک جیسی کتاب سب کودی گئی دسوں ایک ہی وقت

میں برابرسطریں یاد کر سکتے تھے۔ایسے انتخاب کئے گئے۔دس کا حافظہ برابرمعلوم ہوا۔ایک جتنے وقت میں پانچ سطریں یاد کرتے تھے۔ دسوں برابر حفظ کرتے تھے ایک یجے کوآ ہتہ آ ہت شراب بلائی گئی باقی نوجن کوشراب ہیں بلائی وہ آ ہت آ ہت ہانچ سطروں سے دی سطریں یا دکرنے لگ گئے اور وہ ایک جس کوشراب دی جاتی رہی پانچے کی بجائے چاراور پھر تین سطریں یاد کرسکا۔ حافظے کے لیے بھی شراب مضر ثابت ہوئی۔ یورپ اورامریکہ کی دنیا میں جب تک نوٹ نہ کی ہو کی ہو یاد سے تقریز ہیں کر سکتے۔ پہلے تیاری کرتے ہیں پھر پے پرمضمون لکھتے ہیں۔اور سامنے میز پررکھتے ہیں یورپ اور امریکہ کی قوت مخیلہ ز بردست ہے لیکن حافظ کمزور ہے ایک تو زبکیات قتم کی ہوتی ہیں وہ نہ بلکہ کمی مضامین کو لیں۔علاء کرام اسلام شراب ہیں پیتے انہیں تیاری کی ضرورت نہیں ہوتی۔اعوذ باللہ اور کسم الله سے شروع كيا۔ اور عرش كا برنالہ جڑ كيا۔ حضرت مولانا اشرف على تھانوى صاحب فرماتے بیں ایک دن ایک جلسہ تھا ایک گاؤں جلال آباد میں۔ان کے مواعظ کی بیرحالت تھی کہ ایک ایک آیت پر ہفتوں تک تقریر فرماتے رہتے علم کے سمندر تھے فرمایا جب تنج کی طرف جانے نگامیرے ول میں خیال آیا اشرف علی اچھی تقریر کرتا ہے اور بات بھی سچی تھی۔ خطبه مسنونه نحمد ه ونستعينه پڙهالوگول کابهت جوم تفا آيت پڙهي مضمون کوئي ذهن ميں نه آيا وس منت خاموش بیٹھے ہے انظار کیا پھر خیال کیا کہ کوئی پُر انامضمون بیان کیا جائے۔وہ بھی یا دنہ آیا۔ آ دھ گھنٹہ اس خاموثی میں گذر گیا اس کے بعد کہا دعا کروطبعیت نہیں پھر بھی وعظ کریں گے تنبیتھی خدا تعالی نے فر مایا توہے کون وعظ کرنے والا میں اوپر سے برسا تا ہو<sup>ں تو</sup> وعظكرتا

درس\_ا

۱۳ ۱۳ ۱۳

# شرح صدر

اس سے پہلے صدر کا بیان تھا۔ بیاصلاح کے متعلق اہم مسلہ ہے۔اصلاح کے متعلق حضورنبي كريم صلى الله عليه واله وسلم كي حديثِ مبارك حضرت نعمان بن بشير سے سيح بخاری وضیح مسلم میں روایت ہے۔ لمبی حدیث شریف ہے جس کے آخری الفاظ یہ ہیں ان في الجسيد لمضعة اذا صلحت صلح الجسد كله، واذافسدت فسد الجسد كله وهي القلب انبان كاندرسب سے براجو بردل ہے۔ال يرسارے انسان کا سدهار اور بگا رمنحصر ہے۔ آج دل بگڑ گیا ہے تمام واعظ اور کتابیں بیار ہیں اور ارشادگرامی ہے حضور یاک صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا کہ انسان نرا (صرف) انسان نہیں ہے کا کہ ایک حد تک حیوان بھی ہے۔اللہ تعالی نے نظام کا ننات ایسار کھا ہے کہ ایک کے بعد دو اوردوکے بعد تین اور تین کے بعد جار۔ دوسرے میں پہلے کی صفات ہیں تیسرے میں پہلے اور دوسرے کی صفات ہیں اور چوتھے میں پہلے تینوں کی صفات ہیں۔ کا سُنات کی تخلیق بھی ای طرح فرمائی ہے کچھ بے جان چیزیں تخلیق فرمائی ہیں جیسے زمین اور پہاڑ جن میں وجود ہے۔اورنشوونمانہیں۔زمین اور پہاڑآ غاز پیدائش سے جیسے ہیں ویسے ہی ہیں۔درخت کی ظرح برا ھے نہیں۔ای طرح سورج اور آسان وجود ہے۔نشو ونما نہیں ترقی نہیں۔درخت سلے چھوٹا ہوتا ہے پھر بردا ہوجاتا ہے زمین، جاند،سورج ویسے ہی رہ جاتے ہیں۔ نباتات میں وجود کے علاوہ نشو ونما ہے لیکن ان میں احساس اور اپنے ارادے سے ہنا چلنا نہیں۔ان

میں حس وحرکت نہیں۔ درخت ایک جگہ سے دوسری جگہیں جاسکتا۔ تیسری فتم کی تلوقاریہ گائے، بھینس، بکری وغیرہ سابق مخلوقات کی ساری صفتیں ان میں موجود ہیں۔ وجود اور نشوونما ان میں موجود ہیں اور اس طرح جانور رفتہ رفتہ بڑھتا ہے۔ ا۔ وجود، ۲۔ نشوونما، س۔اور تیسری صفت حس وحرکت ارادی بھی ہے۔ان تین مخلوقوں کے بعد ایک چوتھی مخلوق سب کی سر دارجس میں تمام مخلوقوں کی جامعیت رکھی ہے۔حضرت انسان جس میں جمادات کی طرح وجود ہے نباتات کی طرح نشو ونما ہے۔حیوانات کی حس وحرکت بھی ہے اگر صرف ا تناہوتو حیوان ہے۔ نیند، کھانا، پینا،حرکت کرنا، مادہ سے نرکا جفتی کرنا۔اگراتنی ہی چیزیں ہوں تو وہ جانور ہے مراس میں اللہ تعالی نے ایک ملیت کی صفت بھی رکھی ہے حیوانیت کے ساتھ ساتھ ملکیت بھی۔رواجی دل مابین بہتان کے نیچ عرفی سینے میں دل ہے اس کے اندر الله تعالى نے ایک نور ڈالا ہے جسے صوفیاء کرام کی اصطلاح میں لطیفہ ءربانی بھی کہتے ہیں موشت والا دل توحیوانوں میں بھی ہے لیکن وہ لطیفہ ، نور جومرکز ہے اللہ تعالی کی محبت، آ خرت کی محبت، جنت کی محبث، دوز خسے بیاؤ کی ترکیب وغیرہ سب اسی میں ہیں۔ سورة ق ـ ذالك لمن كان له قلبه أو القي السمع وهو شهيد سن كاسب كهدل من جگہ دے گا وہ ہمہ تن گوش ہوجائے گا لیعنی کان ڈالے دے گا۔ بعینہ اسی طرح جیسے ایک <sup>ق</sup>ل كمقدمهين ماخوذ مجرم جوج كسامنيش بوتاب سراسمه ياسرتايا كوش بنابوتابك خدا جانے جے صاحب کے منہ سے کیا تھم لکلے۔ ایک ملکیت ہے جس میں انسان کا دوسر کی مخلوق سے فرق ہے زمانہ و حاضر میں کہاجا تا ہے ترقی ہے رہیں سوچا جا تا کہ ترقی حیوانی ہے یاروحانی؟ صرف جسم کی لذت میں ترتی ہے۔ بینور یا لطیفہ ، نورانی ہر بیجے کے دل میں ہوتا ب جيسے حضور پاک صلى الله عليه واله وسلم في فرمايا ب كل مولود يولد على الفطرة کوئی اسے ترقی دیتا ہے کوئی اسے لٹا تا ہے فطری طور پر ہرآ دمی بینور پیدا ہونے کے ساتھ

لے تا ہے۔ ماں باب اور ماحول کے اثر شے نور بھھ جاتا ہے ہمارے اعمال کا اس نور براثر روتا ہے جتنی نیکی کرے گارینور بردھتا جائے گا۔نور کی قسمیں ہیں۔جیسے دنیاوی نور جراغ، بیل، سورج سب میں فرق ہے جول جول نیکی کرتا ہے نور ترقی کرتا ہے اور براحتا حاتا ہے۔ سارے جسم پراس کا اثر ہوتا ہے اور جو گناہ کرتا ہے ای نور پر اثر پڑتا ہے گناہ کرنے ہےدل پرایک سیاہ نقطہ پڑجا تا ہے اور پھر بار بار کرنے سے بالکل سیاہ ہوجا تا ہے۔ارشاد ے اذا اذنب العبد نقطت في قلبه نقطة سودا جب دوسرا گناه كرتا ج ودوسرا نقطہ بر جاتا ہے حتیٰ کہ سارے کا سارا ایسے ہوجاتا ہے جیسے لوٹا۔ جسے گرم کرنے کے لیے چولىچى برركھاجا تاہے مسلسل ركھاجائے تواس كانجلاحقىد بالكل سياه ہوجا تاہے اى طرح نور برنیکی کا دارومدارہے۔ بینورایمان کی زندگی ہے جب نور ہے تو ایمان موجود ہے جیسے تیل کا تعلق روشی کے ساتھ۔ ایمان شعلہ ہے۔ اس نور کا نور اگر باقی ہے تو ایمان باتی ہے اور ترقی ہے یہ ہملکیت اس کی ضد صفت ہے نفس موفیاء کرام کہتے ہیں کہفس کے معنی ہیں روح حیوانی قلبی اثرات سارے بدن میں ہیں۔اس کی تخت گاہ یا مقام رہائش یا کرسی دل ہے ناف سے نیچ مصل نفس کامقام ہے جو کہ خواہش پیٹ اور خواہش جماع کاسکم ہے یا مقام اتصال ہے۔اس نفس اوراس قلب میں حیوانی اور ملکیت دونوں طاقتوں کی تکراور مقابلہ ہوتا ہے ملکیت جب نیکی پر آمادہ کرتی ہے تو نفس اس کورو کتا ہے اور مکر لگاتا ہے اس کا مقابلہ کرتا ہاں وجہ سے انسان کا مقام ملائکہ سے اونچاہے ملائکہ میں صرف ملکیت ہے۔اس کیے الله تعالى ني حكم ديا واذفل في المملا لكة اسجد و دراصل بيجده حضرت آدم كالعظيم کے لیے نہ تھا۔ بلکہ انسانیت کو سمجھانا تھا کہ آ دم نیک انسان تھے۔نفس ویمن کے مقابلہ کے باجود نیک انسان نیکی کرتا ہے بیصفت انسانیت کی ملائکہ سے فوقیت رکھتی ہے بہنبت ملائکہ کے۔جن کے لیے گناہ کا کوئی محرک ہی نہیں انہیں گناہ کا امکان بھی نہیں۔انسان کا مقام اس

لیے بلند ہے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کا ارشادِ گرامی ہے کہ فس چونکہ بدن کا حمہ ہے اس لیے نفس کاحق بھی بتایا ہے اور اس کے ضرر سے بھی بچایا ہے ایک حد تک۔ چنانچہ ہندوں کا جوگ بن نہیں۔اسلام میں ہے کہ نفس کو مارا جائے۔حضرت عبداللہ ابن عمر و حضرت ابن عاص کونیکی کاشوق اٹھا تو انہوں نے عہد کیا کدرات بھراللہ تعالی کی عبادت کرتے رہا کریں گے اور نیند ہر گزنہیں کریں گے اور عمر محرروز ہ رکھا کریں گے اور نکاح نہیں كريس محية بينون امورنفس كى لذت سے تعلق ركھتے ہيں اس كى اطلاع حضور نبي كريم صلى الله عليه واله وسلم كولى \_ آ ب الله في دريا فت فرمايا كه كيم بات إنهول في عرض كياكه واقعی ہم نے اس طرح کا عہد کیا ہے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے فر مایا خبر دار ہر گز اليانه كرناتمهار فض كابھىتم يرحق بولنفسك عليك حق يوللفه وانسانيت بى امی صلی الله علیه واله وسلم نے بتایا۔ آج کالج اور یو نیورسٹیاں لا کھوں کروڑوں ہیں مگریہ بات کسی نے سوائے حضور نبی کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کے نہیں بتائی نفس یا کیزہ اور سلجھا ہوانہیں۔اس لیے ملائکہ کامقام کم ہے شرافت اور کرامت کا انتھاراسی نفس پر ہے نفس کے حق ضائع نه کرو۔اسے نیند دوآ رام دو۔اسے اچھی طرح کھلاؤ، بلاؤ بھوکا پیاسا نہ رکھو،کیکن يهى ساتھ بى بالادياكہ ان اعلى عدو نفسك التى بين جنبك تيرے اندرايك وشمن ہے جوسب سے برا ہے۔اس کی عداوت بربھی اطلاع دیدی کسی نے حضرت مولانا اشرف علی تھا نوی صاحب سے بوچھا شیطان براوشن ہے کہ نفس فرمایانفس کہ شیطان کو شيطان كيفس فخراب كيا-ان النفس لإ مارة بالسوء فاما من خاف مقام دبه ونهى النفس عن الهوى فان الجنته هي الماوى نفس يرى چر بمعلوم بواكه انسانی وجودمیدان جنگ ہے۔ اس الرائی کی وجہ سے اسلام نے عجابدہ کی تلقین کی ہے انسان دنیامیں اس کیے آیا ہے کہ مشقت اور تکلیف اٹھائے۔ ہرنیکی میں نفس مقابلہ کرےگا۔اس

ی تبلیغ اس قدر موثر انداز میں ہے کفس ول میں آپ کی آرزو کے مطابق خیال ڈالتا مائے گافس نیکی کا مقابلہ کرتا ہے نماز، روزہ، جج، زکوہ وغیرہ کی یابندی میں رکاوٹ ڈالٹا، ہے گناہ کی ترغیب دیتا ہے اور ایسا سرسبز نقشہ دکھا تا ہے کہ آپ بھل بھل جاتے ہیں کہ گناہ کرنا جاہیے۔ دین اور آخرت مشقت اور تکلیف کے بغیر کیسے حاصل ہو کہ دنیا بھی بغیر مثقت اور تکلیف کے بغیر کیے حاصل ہو کہ دنیا بھی بغیر مشقت کے حاصل نہیں ہوتی۔ شریعت احکام تکلیفہ کا نام ہے اور انسان مکلف ہے یابندی عشرع کا۔ اورنفس جا ہتا ہے آزادر ہےاورشرع کہتی ہے۔ یا بندر ہے۔اس مقابلہ میں تکلیف ہوتی ہے اور رہتی ہے اس تکلیف کانام ہے ایمان، دنیا میں دیکھ لیں کسی عہدہ یا ملازمت کے لیے پہلے تعلیم یا تربیت حاصل کرنا پھرامیدواری کرنی پڑتی ہے پھر ملازمت ہوتی ہے ایک ماہ کرنے کے بعد تخواہ ملی ہے کتی مشکل دیکھنی نصیب ہوتی ہے اس طرح زمین ال چلاتا ہے پھرز مین ہموار کرتا ہے۔ پھر پانی دیتا ہے ال ڈالتا ہے نئے ڈالتا ہے رکھوالی کرتا ہے۔ پھر کھیت پکنے پر کا نتا ہے بلوں سے روندوا تا ہے صاف کرتا ہے پھر پیوا تا ہے چھانی سے صاف کرتا ہے آٹا گوندھتا ہے پھر پکوا تا ہے پھر کھانا تیار ہوتا ہے اتنے مراحل طے کرنے کے بعد کہیں کھانا نصیب ہوتا ہے ہرکام کو کمل کرنے کے لیے کتنی تکالیف برداشت کرنی پڑتی ہیں جنگ میں سینہ توب کے أكركهاجا تا ہےاور رہ بھی صرف تخواہ کی خاطرتو كياجنت اور آخرت کی نعتیں بغیر تكالیف الْهَائِ مِلْ جَائِينِ \_ يهان تكاليف اللها وُ اور آخرت كي نعتين حاصل كرومجابده بيفس كا دو غلطیاں ہوتی ہیں دین کے لیے مسلمان عادی نہیں رہے۔ پہلے لوگ دین کے لیے بردی تکلیفیں اٹھاتے تھے۔ جنگ ریموک میں ایک شخص کے باز و پر تلوار کی تووہ کٹ کرلٹک رہی تھی تو وہ کا فروں سے جنگ میں رکاوٹ دے رہی تھی چنانچہاسے پیر کے بینچے دیا اور تو ژکر بازوسے الگ کر کے پھینک دیا اور پھر جنگ میں مصروف ہو گیا اور جہاد کرتارہا۔ ہر تکلیف کا

مقابله كرتاية تا حفت الجنة بالمكاره وحفت النار باللذات ايك رفعالله تعالى نے حضرت جراميل كو حكم ديا كه جاكر دوزخ كامعائندكر آؤجب ديكھ آئے تو يوجها كما دیکھا؟ عرض کی اگر اس کی اطلاع لوگوں کومل جائے تو ایک فخص بھی اس میں نہ جاویے۔ یعنی اس سے اتنے خاکف ہوں کہ ایک مخص بھی بُر ائی نہ کرے اس طرح پھر جنت کودکھلواما پر يوجها توعض كى اگراس كى لوگوں كو يورى طرح خبر مؤجاؤ تو ايك شخف بھى اس سے محردم ندرہے اس کی لذت اس کی نعمتوں اور آرام کو معلوم کرے ہر مخص ایک نیک ہوجائے کہ سب اس میں آؤیں۔نقشہ بدل دیا۔خواہشات کا نقشہ دوز خ کے ساتھ جوڑا اور تکلیف کا نقشہ جنت کے ساتھ \_ پھر جرائیل نے کہا کہ دوڑ خ کے اردگر دجوخوا شات کی چزیں ہیں سب اکٹھی کردی گئی ہیں معلوم ہوتا ہے کہ دوزخ سے کوئی بھی نہیں بیچے گا۔ اس طرح جنت كراسة مي اتن تكاليفيل ركه دى كئيل بيرايامعلوم بوتام كدكوكي فخص بهي جن مل ند مہنے گا۔ ہمارے اور دوز خ کے در میان ایک مرغوبات کا چمن ہے جنت اور ہمارے ورمیان ایک تکالیف کا فاصلہ ہے۔ نفس آ رام جاہتا ہے بس مقابلہ ہوتا ہے حیوانیت اور مکیت کااس مقابلہ میں جو جیتا اس کا بیڑا یار۔ بیہتی کی حدیث حضرت فضیلہ سے روایت ہے کہ حضور تی کریم صلی الله عليه واله وسلم کاارشاو گرامی ہے۔المجاهد من جاهد نفسه فسى طاعته الله لينى مجامِر صرف وہى ہے يعنى مجامِد كامل كون ہے جہاد ميں ہزاروں سركا شخ والأنبيں \_جہادکرنے والانہیں \_ بلکہوہ جوایے نفس کے ساتھ جہادکرے \_اللہ کی بندگی کے لیے جہاد کرے۔ شریعت کی بات پڑمل کرے جنگ کے میدان کا جہاد چھوٹا جہاد ہے نفس کا جہادیانٹس کے ساتھ مقابلہ کرنا جہادا کبرہے جوسلسل ہے پیدا ہونے سے قبرتک کرنا پڑے محاس میں مبتدی اور نتھی دونوں غلطیاں کرتے ہیں بعض اسے مانتے نہیں و السلایس جاهدو افينا لنهدينهم سبلنا وان الله لمع المحسنين تقس عزرتانبين عابج toobaa-elibrary.blogspot.com

مت كر يمقابله كرنا جابي بحراس كى الله تعالى المرادكرتا بانسان خوداس طرح ايناشوق ائی رغبت لگائے پھر کامیا بی اللہ تعالی وے گا۔ تماب وسنت نے بتلایا مومن کے لیے فس کا مقابلہ کامیانی کی تنجی ہے مبتدی تو شروع سے مجاہدہ نہیں کرتا۔ بعض کچھ بعیت کے بعد پھھ اذ کار کرے یا چلہ کا نینے کے بعد کہتے ہیں کہ بس اب بزرگوں کی ضرورت نہیں۔ حالانکہ بزرگوں کی صحبت اور ان کی رشد و ہدایت کی مرتے دم تک ضرورت ہوتی ہے جس نے مجاہدہ کا کام شروع ہی جہیں کیا۔اس کی مثال اس کھوڑے کی ہےجس برسواری نہیں کی گئی۔اس کو سدھارنے کی ضرورت ہے جس نے مجاہدہ کیا ہوا ہواس کی مثال سدھائے ہوئے گھوڑے کی ہے۔ اس پر بھی نظر رکھنے کی ضرورت ہے کیونکہ محور او خرجا نور ہے کی وقت بگڑ جائے اس لیے اگر آغاز کار ہے تو خوب محنت کرنی جاہیے تا کہ نفس اللہ کے فرمان کے تالع ہوجائے اور اگر کی مجاہدے کئے ہیں اور کی چلے کائے ہوئے ہیں اس کا تب بھی خیال رکھنا چاہیے۔ کہ آخر جانور ہے کسی وقت بھی بگڑ جائے۔ شرح صدر کا مقام اگر انسان حاصل کرنا چاہدہ رفس کوتا لی کرنے کے لیے جاہدہ کرنا جا ہے توسب سے پہلے فس مال کی پھرجاہ کی رغبت دیتا ہے حب مال اور حب جاہ پیش کے دو جال ہیں حصولِ مال سے شریعت منع نہیں كرتى \_ مال مقصود ہے زكوۃ ، جج اور صدقات وغيرہ شريعت نے اصل چيز كوضرورى قرار ديا ہاور خالف اثرات کومٹایا۔حب مال سے سود کی لا لچ ہوتی ہے۔رشوت کی لا لچ ہوتی ہے حرام وحلال کی پروا نہ کرنا۔ ظالم کوظلم سے بعض نہ رکھنا۔ چور کو چوری سے نہ رو کنا۔ ڈاکوکو واکرزنی سے نہ ہٹانا۔ ہمارانظام ای لیے درہم برہم ہوتا ہے کہ بیسب مظاہرے ہیں حب مال کے جس سے بردا بننے کی خواہش ہوتی ہے حب مال سے زیادہ خطرنا ک حب جاہ ہے یا حب اثر۔ مال کی بھی محبت ہوتی ہے اور اثر بڑھانے کی بھی۔حضرت حاجی الداداللہ مہاجر کی سے كى نے پوچھا كەخضورصلى الله علىدوالدوسلم كاارشاد كرامى سے المغيبة الشد من الزناء

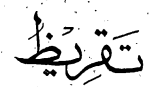
غیبت زنا ہے بُری ہے غیبت کہتے ہیں کہ پسِ پشت کسی کی بُرائی کرنا اور بُرائی بھی الی ج اس میں ہواوراگروہ پُرائی اس میں نہ ہوتو وہ غیبت نہ ہوگی بلکہ بہتان ہوگا جوغیبت سے بھی بره کرے۔ حاجی صاحب نے فوراجواب دیا۔ زناسے فیبت اس لیے مُری ہے کہ زناگنا، ہے قوت باہ کا، قوت مردی کا، کو یا زنا باہی گناہ ہے اور غیبت انسان اس لیے کرتا ہے کہ دوسرے کوگرا کراوراینے آپ کو بڑھائے چڑھائے لہذا زنا ہے معصیت باہ اور غیبت ہے معصیت جاہ جوزیادہ لطیف ہے اور زیادہ دیر سے لگتی ہے اس جذبہ کو جڑ سے اکھاڑنے کے لیے وقت لگتاہے مال اور جاہ بیدو بنیا دی چیزیں ہیں۔اس کے لیے بزرگان دین نے ایک مراقبرتیب دیا ہے (شرح صدر کے لیے )مراقبہ فناء وبقاءِ فرصت کا وقت نکال کر جاہے دى منك مودن كى نسبت رات بهتر ہے اور روشى نه مو كيونكه روحانى ترقى اس وقت موتى ہے جب دن کی روشنی نہ ہو کیونکہ توجہ تقسیم ہوجاتی ہے بزرگان دین کہتے ہیں روشنی بجھائے اور روح بقبله موكر بينه جائے قلب كى طرف متوجه مواور مراقبه كرے \_ كل من عليها فان اورما عندكم ينفد و ما عند الله باق دنياش جو كه من كري بي باوراگروه چیزرہ جائے تو آپ خودمٹ جائیں گے۔ یا سب چیزیں مٹ جائیں گی یا آپ مٹ جائیں کے بامرجائیں کے اور جواللہ کے باس ہے وہ دوامی ہے کوفناء دنیا اور بقاء آخرت سے تصور کرے زبان سے چھ نہ کہے۔قلب بر توجہ کرے اور یہی تصور رکھے فنا دنیا اور بقائے آ خرت کم از کم دس منٹ مراقبہ کرے اس کی وجہ سے نفس کمزور پڑجائے گا پینفس برظاہر كردے كاكه وہ وقت قريب ہے عنقريب آنے والا ہے جبكه مث جائے كا۔ اس ليے آ خرت کی شہرت کیوں نہ حاصل کرو۔جس کوزوال نہیں۔ دنیاوی زندگی تو ایسے ہی ہے جس کا کچھ یقین نہیں۔ چلتے جلتے سائکل پر، ریل گاڑی میں ، کہیں بھی موت آ جاتی ہے جان لکل جاتی ہےدوسری چیزنفس کا غلباس لیے ہوتا ہے کہ اللہ کے ساتھ ہماری محبت کم ہوتی ہے

جہاں محبت کا غلبہ ہونفس فنکست نہیں دے سکتا عورت کے ساتھ محبت ہواس کا اتنااثر ہوتا ہے کہ جو کام کیے اس کے مقابلے میں نفس کی بات نہیں مانی جاتی ہر ذلت اور خواری کو ہر واشت کیاجاتا ہے کین محبوب کی بات مانی جاتی ہے۔اس کے لیے مراقبہ نعمت و ماہ کم من نعمة فمن الله جونعت بسب الله ي انسان تومحض ايك اين كاقطره تهااور تهاجي ایی جگه بر جهال کسی کا ہاتھ نہیں پہنچا تھا لیمنی رحم میں۔اندر ہی اندرغذا کا انتظام کیا۔ پھر بیدائش کے بعد دودھ کا انتظام کیا۔ پھر دنیا کا دسترخوان اتنا وسیع بنایا۔ ہم لوگ ایسے عافل ، ہیں کہ اللہ تعالی کی نعمتیں نہیں سمجھتے۔ بیچے ہوں صحت ہو۔سب اللہ کی نعمتیں ہیں مراقبہ کے لیے رات ہو، روشنی نہ ہو، تخلیہ ہونفس بُر ائی سے خالی ہو۔ رات کو بہتر ہے تہجد کے وقت نہ تو عثاء کے بعد \_ تعداداصحاب بدر تین سوتیرہ (۳۱۳) لا الداللہ پڑھے۔الا اللہ پرزوردے اوراللد کی محبت کودل میں داخل کرے زورے کے کہاس کے کان سنیں نہ کہ لوگوں کو ب آ رام کرے تو نمبرا۔مراقبہ فناء و بقاء،۲۔مراقبہ فعت،۳۔کلمہ شریف کا ذکر ۱۳۳ دفعہ روزانہ کرے اصلاح نفس اور شرح صدر کے لیے بیرخاص نسخہ ہے۔

تقريظ رميس الخطاطين بيبرطريفت حضرت سيدا نور حسين نفيس الحييني صاحب دات بركامتم كمتوب گرامي حنسرت بملامه مولانا سيد انظر شاه صاحب مظلهم مقدمه- حضرت علامه مولانا سيد انظر شامصاحب مذكلهم - 7. (ديؤبند) مختصر عالات صاحبزاده حضرت سيد محمد ذاود جان افغانی صاحب مرظهم بيش لفظ عبدالغني تعوذ کی تفسیر شنيطانى مقاصد شیطان کی میر گرمیاں اور نیت اعمال - ٣. 114 نیت پر بحث -~ شیطان کی مدافعت 110 نفس وشیطان کی مشترک تدابیر لذت ومزه پر بحث 179

بسم الله كى تشريح بسم الله كي حكمت أور فائده منام ذكرالتك ذ کرانٹد کے فوائد 199 اللہ تعالیٰ کے نبوت کے دلائل ء ۔ برہان حتی Ý IY الرطمن والرحيم ميں فرق رحمت وعبيه اور رحمت كسبيه كونسي رحمت زياده فائده مند تعوذوتسميه كباسق ديتے بين ابتدور سول عنكي التدعدييه وينهم ستة محبت 444 شیطن سے بغنن اور اللہ سے محبت ابتداء کاربھم اللہ ہے ہو

۲۷- رحمت جامعه یا شریعت محمدی منتی آنیا می ۱۳۵۰ ۲۸- قربانی پر بحث ۲۸- قربانی کی تاریخ ۲۹- میستان میں فرق ۳۸۵- ۳۸۵



حضرة شاه نونيس لحسكيني مُدَّظِلا

الحمدلله وحده والصلواة والسلام على من لانبى بعده، فدوم العلماء حضرت علامه مولانا سيد شمس الحق افغافى عارف ربانى رحمته الله عليه كى ذات گرامى كى تعارف كى معتاج نهيں- برصغير كے جو فى كے علماء كرام ميں ان كاشمار ہوتا ہے-

عامی الحد ثین حضرت علامہ مولانا محمد انور شاہ کشمیری قد ک مررہ کے سربر آوردہ تلادہ میں ہونے کا انہیں فحرحاصل ہے۔ حضرت مولانا افغانی کی ایک اور خصوصیت جو انہیں معاصر علماء کرام میں ممتاز مولانا افغانی کی ایک اور خصوصیت جو انہیں معاصر علماء کرام میں ممتاز کرتی ہے۔ وہ یہ ہے کہ آپ جدید وقد یم علوم سے کامل طور پر بہرہ ور شحے۔ مذہب اور سائنس میں تطبیق کا انہیں ایک خاص ملکہ حاصل تھا۔ ان کی شخصیت اپنے وقت میں مرجع علماء رہی۔ ان کی تدریس کا زنانہ بھی خاصا وسیع ہے۔ دارالعلوم دیورند اور مدرسہ اسلامیہ ڈا بھیل جیسے اداروں میں انہوں نے تدریس کی خدمات انجام دیں۔ آخر زمانہ میں وہ جامعہ اسلامیہ بہاولپور میں اولاً شیخ التفسیر و بعدہ، رئیس الجامعہ کے مصب پر فائز تھے۔ اس منصب کو ان کے علم و فصل نے چار چاند منصب پر فائز تھے۔ اس منصب کو ان کے علم و فصل نے چار جاند منصب پر فائز تھے۔ اس منصب کو ان کے علم و فصل نے چار جاند ویک موجیں بارتا

toobaa-elibrary.blogspot<u>.</u>com

ا حضرت افغانی نے شروع میں مدرسہ فاروقیہ تجوید القرآن کی منجد میں اور بعد میں حکومت کی خواہش پر بہاولپور کی شاہی منجد میں ۱۹۲۳ء سے لے کر ۱۹۷۳ء تک باقاعد کی سے قرآن پاک کا درس دیا۔ اس عرصه دس سال میں آپ نے صرف تعوذ، تسمیہ، سورة فاتحہ اور سورة بقرہ کے چار رکوع پر دروس بیان فرمائے۔ (آپ نے یہ دینی خدمت بغیر کسی معاوصنہ کے ادا کی)۔ اہل علم کی ایک بہت بڑی تعداد اس ہے۔ مستفیض ہوتی رہی- سعادت مند تلامذہ نے ان کی اچھوتی تحقیقات کے نکات اینے سینوں میں محفوظ کئے۔ ان حاضریاش علماء میں (جناب مولانا) عبدالغنی کو ایک خاص امتیاز حاصل ہے کہ انہوں نے اپنے محبوب استاد کے دروس قرآنی کو لفظ لفظ محفوظ کرلیا۔ اللہ تعالیٰ ان کے علم و عمر میں برکت عطا فرمائے کہ اب وہ حضرت افغانی کے علوم قرآنی کوریور طباعت سے آراستہ کرکے افادہ عام کے لئے منصہ شہود پر نے آئے ہیں اور جگہ جگہ عنوانات قائم کرکے دروس کی افادیت کو دوبالا كر ديا ہے۔ (مولانا) عبدالغنی صاحب كتابت و طباعث كا بھى بہترین ذوق رکھتے ہیں۔ پیش نظر کتاب اس کا منہ بولتا نمونہ ہے۔ کتاب کے تمام مصارف بھی انہوں نے خود ہی برداشت کئے ہیں۔ ایک خطیر رقم انہوں نے اس کتاب پر خرج کی ہے۔ ایسا کام ایک بناہ جذبہ محبت ہی سے کیا جاسکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ (مولانا صاحب کی) ای خدمت کو قبول فرمائے اور تاحیات انہیں خدمات دیسی انجام دینے کی توفیق عطاء فرمائے۔ آمین

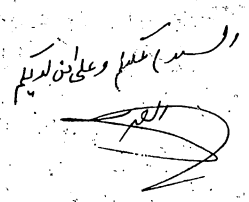
(۱۷۵۱ کریم یارک راوی روڈ لاہور) toobaa-elibrary.blogspot.com اِنْ الْغَنُورُ الْطَالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

برادرم محترم جناب مولانا عبدالغنی صاحب تحییرمسنونه سفر میں تھا کہ آکا گرامی نامیہ یہونجاوایسی برش

میں سفر میں تھا کہ آ نکا گرامی نامہ پہونیا واپسی پر شرف مطالعہ نصیب ہوا، آپ نے بھی کمال کر دیا،۔ حسن ظن کی بھی ایک حد ہوتی ہے اور پھر مجھ ایسے بے بصاعت و کوتاد قلم سے حضرت علامہ انغانی علیہ الرحمتہ کے تفسیری افادات پر " تیتہ الکتاب" لکھنے کی فرائش ایک زنگی کو رومی قرار دینے کے مترادف ہے، بعلا خاک نشین ان شخصیتوں سے متعلق کیا لکھے جو آسمان علم پرمہر نیم روز بنگرچکے اور جن کی رحلت اپنے شیعے تاریکیاں چھوڑ گئی تاہم گونا کوں جن روا بط کا آب نے ذکر فرمایا اٹکا تفاصنہ تھا کہ تعمیل ارشاد کر دول بهائم بهاگ چند صفحات سیاه کر دیئے اگر آپکی "جناب علم و کمال" میں کسی حد تک قابل قبول ٹھرے تومیری سعادت ہوگی ناپسندیدہ موسنے کی سورت میں لاہور جامعہ اشرفیہ میں مولانا اکرم ساحب

کشمیری مدیر "الحسن" کو بھیج دیجئے کہ ود ایک کم سواد کی ٹوٹی بھوٹی تر بروں کو بھی جات ہیں۔ یہ عجیب اتفاق ہے کی بھاولبور دو بارجانا ہوا کین آئی زیارت سے محرومی رہی، حرمال نصیب توہمینہ ہی رہا ھوں ایک صاحب جانے والے مل گئے ان ہی کو بوسٹ کرنے کے ان ہی کو بوسٹ کرنے کے لئے دے رہا ہوں خدا کرے کہ آیکومل جانے وصول یا بی کی اطلاع ضرور دیجئے تا کہ تردد دور ہو۔

السلام عليكم وعلى من لديكم



مُعَيِّعُمُ

حضرت علامه سيدمحة انظرشاه صاحب تميري مظلهم (ديوند)

مشہور ہے "کلام الملوك، ملوك الكلام" كه بادشاہوں كا كلام، کلاموں کا بادشاہ ہوتا ہے بشرطیکہ بادشاہ اکبر بادشاہ نہ ہو جسکی علم و فی سے ناوا قفیت شہرہ آفاق ہے اگرچہ مجلس علماء میں نشست و برخاست سے اس نے برطمی حد تک تھم سوادی کی تلافی کرلی تھی تاہم جالت اسے کن کن تاریک گوشوں میں دھکیلتی رہی اور کیسی کیسی اندھی گلیوں میں وہ داخل ہوا جہاں سے نکلنے کیلئے نہ کوئی راستہ تھا نہ گلی، رود کوٹر نامی تصنیف میں اگرچہ اکبر کے دامن پر موجود بہت رصبوں کو رصونیکی کوشش کیگنی ہے تاہم فکرو نظر و دلائل واستدلال کی راہ سے ہٹ کر حقائق کو معلوم کرنیکا ایک ذریعہ صحیح کشف و وجدان بھی ہے اگرچہ اسکو نہ ماننے والے عجمی تصوف کی ایک شاخ قرار دیکرر دوقدح کے متعیاروں سے مسلح کھڑے دکھائی دینگے تو آپ انکار و تردید کی اس تیره و تار فضا کو فراست مؤمن کا عنوان دیجئیے جيكا اعلان واظهار خود رسول اكرم صلى الله عليه وسلم نے فرمايا ہے، چنانچ<sub>ې</sub> عارف بامله حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحب نقشهند ی

۔۔۔ جودار لعنوم کے دارالافتا، کے سر براہ اور شیخ الاسلام علامہ شبیراحمہ

استاذراہ معرفت مفرت مولانا عبدالند صاحب مرحوم الحین می و است ایمانی پر صاحب سے بیعت تھے مفتی صاحب مرحوم کی فراست ایمانی پر اکا بر دیوبند کا عام اتفاق تھا، جس میں خود جبل العلم علامہ کشمیری علیہ الرحمتہ بھی، ہیں نیہ مفتی صاحب رجمتہ التد علیہ ایک بارا کبر بادشاہ

کے مقبرہ پر بہونچے اور ایک سیند کے توقف کے بغیر یہ کھنے ہوئے واپس ہوئے کہ "ظلمت ہی ظلمت ہے "رود کو ترکے مفف کو فراستِ ایمانی کا یہ فیصلہ شائد مظمئن نہ کرسکے لیکن معلوم ہے کہ یہ تیزرفتار کا تنات ابھی ایسے قلوب و دماغ سے خالی نہیں ہوئی جنگے لیئے مفتی صاحب کا یہ ارشاد دلیل قوی اور بربان فاظع ہے اور تعجب

لیے مسی صاحب کا یہ ارشاد دھیل فوی اور برہانِ قاطع ہے اور بہب کیوں ہے جواسلام کے ابالے کو کفر کی اندھیری سے مغلوب کررہا تھا اور اسی گیتی میں نور کے بجائے ظلمت کیجا نب لیک رہا تھا اگر برزخو آخرت میں اسکے حصہ میں ظلمت ہی لگا دی گئی تو داور حقیقی کا انساف تواسی کامتفاضی ہے قال لم حشرتنبی اعمی الغ ہال بادشاہ می مدین اور نگزیب بالمگیر انادائید برجانہ جیسا ہو

جنگا ظاسر و باطن علم و عرفان کی جلوه گاہ تصادل نورایمان سے منور اور toobaa-elibrary.blogspot.com

دماغ علوم شریعت کا مخرن ایسے بادشا ہوں کا کلام واقعتاً کلاموں کا بادشاہ ہے پھر اس مقولہ کو آپ شہنشا نہیت کے دائرہ میں کیول مدود رکھنا جاہتے ہیں، سلطنت علم کے بھی تاجدار گزرے ہیں جنہوں نے تخت علم وہنر پر بیٹنگر علم کی فرما روائی کی ہے اور چونکہ اس گوشہ میں جھوٹے بڑے ممتاز و مشور علم کی یہاڑیاں، عادم کے جال گزرے بیں تو وہ بھی اپنے اپنے علم کیمطابن کوئی راجہ کوئی مہاراجہ تو کوئی نواب تو کوئی بادشاہ کی حیثیت سے علم و استحی کی تاریخ میں اپنا روشن نام جلی و احلی افغاب کے ساتھ چھوڑ گئے ہیں۔ ا بن تیمیدر حمته الله علیه کا کلام اینے شایان شان ہے ، ابن وقیق العید رحمتہ اللہ کی گفتار ایکے بلند مقام کے حسب حال ہے۔ ابن حجر رحمتہ اللہ علیہ اینے مفام سے بولتے ہیں۔اور بدر عینی رحمتہ اللہ علیہ آپے منصب سے، - ذرا آگے براسیے یاروں آئمہ کی زرف تکابی بتاتی ہے کہ کوئی خسروعلم ہے تو کوئی خافان فنون، یہ فرق مراتب ہر جگہ نظر آیں گا اور اسی فیتہ سے نامیہ کر شخصیتوں کے باریمیں شاہ وشنشهاه كا فرق كيا جائے گا، بهرحال قرآن كريم خدا تعالى كا كلام ہے اہل ایمان تو اس پریفین و ایفان رکھتے ہیں۔ کہنا تو یہ ہے کہ

۸

جنہوں نے نزول قرآن کے دور میں آپ پر نازل وحی کا اٹار کرتے ہوئے نبوت ورسالت کے انکار کی راہ ہموار کی تھی ربانیں توانکی جو جاہے کہ رہی تھیں مگروہ تا ٹرات جو جستہ جستہ مخالف حلقہ کے نقل ہو کر سم تک پہونیے ان سے واضح ہے کہ قرآن کے کلام اللہ مونے کا یقین ان کے بھی رگ و بے میں سرایت کر چکا تھا پھر عصر عاضر میں جو طبقہ عربی بلاغت و فصاحت پر واقعت کارانہ نظر رکھتا ہے وہ بھی قرآن حکیم کے اسلوب اور بدیع انداز کو دیکھ کر اسے آسمانی والهامی صحیفہ تسلیم کرنے پر خود کو مجبوریارہا ہے قرآن کریم کی اثر ا فرینیوں کے حیرت انگیز مدہوش واقعات تاریخ میں موجود ہیں، عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ ہی کو لے لیجیئے، انکی جلالت و جلادت کے مسلسل واقعات جو ہم کک پہونیے ان کے پیش نظر کیا کوئی مرعوب کن شخصیت کونی شمشیر برمنه کوئی نیزه یا برچھی عمر رضی الله عنه کومتا ثر کرسکتی تھی؟ یہ قرآن ہی تھا جس نے ابن خطاب رضی اللہ عنہ کے قلبی عالم میں انقلاب بریا کر کے قالب کو منکر کے بجائے مقر، مشرک کے بجائے موحد بنا ڈالا، اور جس دل و دماغ میں محمد بن عبدالله البطحائي كونمطانے كامنصوبه يك رباتھا قرآن ہى نے

اس دل و دماغ کو نفر توں کے بجائے محبتوں، عداوت کے بجائے ں الفت اور جانثاری و فدائیت کی ادائیں سکھائیں اور خدا جانے یہ قرآن کتنی زند گیوں میں انقلاب بریا کر چکا اور کتنے وہ نہانخانہ باطن ہیں جو کفر کی تاریکیوں سے اٹے ہوئے تھے دیکھتے ہی دیکھتے نور ایمان سے بیت المعمور مو گئے، یہ بات توضمناً قلم پر آگئی عرض پیر کرہا تھا کہ جب یہ احکم الحکمین کا کلام ہے جو شئون مختلفہ کا مر کز اور جسى شان كل يوم صوفى شان يه اگروه ايني شان كيمطابق كلام كرتا تو کیا وہ کئی کی گرفت میں آتا الم - حم ۔عسن کھیعص ان مقطعات کو کوئی رازی، کوئی زمیشری، مجشری کوئی سیوطی، کوئی ابوحیّان حل كركا؟ مجھے ایک واقعہ بار باریاد آتا ہے یہ میرے استاذ مولانا قاری اصغر علی صاحب مرحوم جو حضرت علامہ کشمیری کے شاگرد تھے اور بعد میں حضرت مولانا حسین احمد صاحب مدنی رحمتہ اللہ علیہ کے معتمد، کا سنایا ہوا ہے، جس سال وہ دورہ حدیث میں تھے ریاست رامپور کے ایک حاذق عالم جو ابن تیمیہ کے غالی معتقد تھے انکی سیاسی دلچبپیال ریاست برداشت نه کرسکی اور جلاوطن کر دیئے گئے

چند سال عرب ممالک میں گزار نیکے بعد ہندوستان آئے اور پھرتے toobaa-elibrary.blogspot.com

پیراتے درالعلوم دیوبند پہونچ گئے، اتفاقاً درس بخاری شریف میں شرکت کی خود ایام کشمیری رحمته الله علیه این تیمیه رحمته الله علیه کے مداحین میں تھے، چنانچہ فرماتے کہ ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ کی ر فعت علم کو دیکھنے کیلئے سر اٹھاتا ہوں تو ٹویی گر جاتی ہے رفعت علم نظر نہیں آتی یہ بھی ارشاد ہے کہ شریعت مصطفوی آئینہ کی طرح ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ کے ہاتھ میں ہے تاہم ابن تیمیہ رحمتہ اللہ علیہ کی خامیوں پر بھی نظر تھی فرمایا کہ "عربیت میں کچے ہیں منطق میں غیر حاذق ہیں حدت مزاج کی بناء پر اپنی ہی گنتے ہیں دوسروں کی نہیں سنتے" سوء اتفاق جس دن یہ رامپوری عالم در س بخاری میں پہنچے کشمیری الامام رحمتہ اللہ علیہ "استواء علی العرش" کے مسئلہ پر ابن تیمیہ و ابن قیم رحمتہ اللہ علیہ کے خیالات پر شدید احتساب كررہے تھے رامپورى عالم ابن تيميه رحمته الله عليه كى عقیدت میں غلور کھتے تھے یہ نقد و جرح ان کے لئے وجہ اشتعالک بن كيا دفاع ميں سر گرم مو گئے، ادحر سے جواب، جواب الجواب، مزيد مستراد بحث تین دن پرجا پہونجی، تیسرے دن کشمیری اللام رحمت التٰد علیہ نے دریافت کیا کہ ابن تیمیہ کے اصول استنباط کیا ہیں ؟ وہ

یات ہی بتا ہے، علامہ کشمیری نے دس کا اور اصافہ کرکے ہر اصل و قاعدہ کا اصحلال نمایاں کیا، استاذ مرحوم فرماتے کہ تیسرے دن . جب حضرت شاہصاحب کا علم و فن آبشار کی طرح بہہ رہا تھا تو رامپوری عالم اپنی نشت سے اٹھے اور صف تلادہ کو چیرتے ہوئے حضرت علامہ رحمتہ اللہ علیہ کے رو برو ہو گئے اور بولے "خدارا تحجھ کلام اتر کر کیجئے میں ہی آپ کی بات نہیں سمجھ رہا ہوں یہ طلبہ تو کیا خاك سمجيل كے" سيدنا اللام رحمته الله عليه نے مسكرا كر فرمايا "مولوی صاحب! بهت اتر کر کلام کرتا موں کون کھال تک اترے "۔ اس واقعہ کی روشنی میں فیصلہ چندال دشوار نہیں کہ خدا تعالی اگر اینی شان کیمطابن کلام کرتا تو عام و خاص تو در کنار امت کے چیدہ چیدہ رجال کار بھی ایک حرف کی بھی گرہ کشائی پر قادر نہ ہوتے یہ تواس کا فصل ورحمت ہے کہ مخاطبین کی سطح سے قریب ہو کر کلام فرمایا ایسا نہ ہوتا تو پورا قر آن ہی مقطعات بن جاتا-راقم الحروف تویہ سمجھتا ہے بلکہ یہی صحیح ہے کہ قرآن فہی كاجس مدتك دروازه كھلايہ اسى وقت ہے جبكہ بلند شان والے نے

مخاطبین کی رعایت سے نازل ہو کر کلام فرمایا ولقد یسر ناالقر آن " toobaa-elibrary.blogspot.com

يُسترناً پر ذرا غور کيجئے اور اسکی گھرائی و گيرائی میں اترنے کی کوشش کیجئے کہ کرنے والے نے آسان کیا ہے بذات خود آسان نہیں ویے بھی محقق مفسرین نے لکھا ہے کہ تسہیل و تیسیر صرف ذکر کی حد تک ہے یعنی قرآن کے مصامین سے نصیحت کا اخذواقتہای اعجاز قرآن ہی کے مسئلہ کو لیجئے تھم از تھم مسلما نوں کا تو یہی عقیدہ ہے اور ہونا بھی جاہئے کہ قرآن معجزہ ہے لیکن اسکا اعجاز کس اعتبار سے ہے، آیا لفظی درو بست، ان منتخب الفاظ سے معانی کا آبشار، قرآن کا بدیع اسلوب، قرآن کی تأثیر واثر آفرینی، اسکا ایجارواختمار اسکی اخبارات بالغیب، ماصی میں پیش آمدہ واقعات کی حکایت، اعجاز قرآن کومتعین کرنے کے لئے میاحث کاایک انبار \* ہے اور اس اعتراف کے باوجود کہ لم يدراعجاز القرآن الا الا عرجان احد هما من رمخشرو ثأنيهما من جرجان یعنی زمخشری صاحب کشا**ف اور عبد ا**لفائتر گور **گانی موّلف دلانگ** الاعجاز واسرار البلاغه تاسم یه دو نوں اعجاز قران کے مبحث میں اساسی

شخصیت سونیکے باوجود جب اعلاز قربین کے درکزی نقطہ کو متعین نہ میں میں کے بارودی وال کالوم کا ایک کے درکاری انقطہ کو متعین نہ

کر سکے تو بلاغت کے میدان کے ایک شہوار نے گھیرا کر کھیدیا کہ یہ بھی اعجاز قرآن ہے کہ آجنگ اسکا اعجاز متعین نہ ہوسکا ہا کشمیری رحمته الله عليه اسى مشهور مقوله كى حكايت فرمات موت نعره زن موئے وانا ثالثما ونا من هندوستان" بخاری کتاب التفسیر میں انکا اعلان متعلقہ اعجاز قر آن عروج پر پہونچکر قر آن کے اعجاز سے نقاب کٹائی کرتا گربات وہی ہے، کہ قرآن کی معزبیانی ابتک واضح نہ ہو "ربط" كاستله ليجة أس موضوع يرمنتقل كتابين لكهي كين ر مخشری، رازی وغیرہ، روابط کے بیان میں اہتمام سے کام لیتے ہیں حضرت حکیم الاست قدس سرہ نے سبق الغایات نامی تالیف تیار کی مگریہ مسئلہ بھی البھ کررہ گیا اور دو نقطہ نظر سامنے آگئے (۱) قرآن مربوط نہیں۔ (۲) قرآن مربوط ہے، چھوٹا منہ برطی بات، جالیس سالہ مدت تدریس میں تھم از تھم تیس سال تو ظاکسار کے ایسے گررے کہ بلا واسطہ قرآن و قرآنیات درس کا اہم موصوع رہا اور آخری یہ دہائی بالواسطہ قر آن ہی سے متعلق درس و تدریس میں گزر رہی ہے میری مہمل کاوشوں کا عاصل یہ سے کہ قراآن مربوط ہے

رعم باطل نہیں تحدیث نعمت کے طور پر عرض سے کہ قرآن کو ابتداء سے انتہا تک آغاز ہے تا انجام مربوط دکھا سکتا ہوں مگریہ لا یمل اسوجہ سے ہوجاتا ہے کہ مثلاً مبتدا کیساتھ فوراً خبر کی تلاش میں سر گرمی دکھائی جاتی ہے حالانکہ قر آن کا اپنا مستقل اسلوب ہے وہ امام ہے مقتدی نہیں، اپنا اسلوب خود لیکر آیا ہے نزولی عهد کے مروج اسالیب کی کلیتہ ہمنوائی نہیں کرتا اسے یوں سمجھینے کہ سورہ بقرہ کے اوائل میں موضوع "بحث الکتاب" ہے اجمالی دعوی ذالک الكتاب لاريب فيه ب ذيلاً "الغيب" كا ذكر آگيا تو اسكى اسميت بتاتی گئی کہ وہ ایمان کا ایک شعبہ ہے تقسیم در تقسیم کے طور پر الغیب پر ایمان رکھنے والے، عالم غیب سے جاری احکام پر عمل كرنے والے الذين يقيمون الصلوة الخ منكرين غيب الذين كفرواالخ ادحر میں کتھے ہوئے یعنی منافقین ان سے فارغ ہو کر پھر وہی مسئلہ "الكتاب" كا وان كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا الخ ديكها معنوي مبتدا کی خبر کہاں نکلی، سورہ آل عمران کے اوائل میں پھر الکتاب زير بحث ہے الم الله الاهوالي القيوم الخ يهال اگرچه ايك خاص یس منظر کے تمت یعنی وفد فجران کی آمد، - الوہیت عیسی و عبدی<sup>م</sup>

عیسی کی بخیں کلمہ القها الی مریم کی آر لیکر فکر کی تجی کا مظاہرہ کرتے ہوئے جو تجیے کہا جارہا تھا اسی کی تردید میں "الکتاب" کو ہر دو حصول یعنی متشابعات و محکمات میں تقسیم کیا گیا۔ اور خاص طور پر تورات کا ذکر آیا کہ اسکے مندرجات سے مہمل دعلوی کی عمارت کھڑی کیجاری تھی تو اس مشاغبہ میں "الفرقان" نے حق و باطل، صحیح و غلط کے مندر فاصل کھڑی کر دی کہ یہ سب تحیے ہے تا ہم مضمون وہی ابین، حد فاصل کھڑی کر دی کہ یہ سب تحیے ہے تا ہم مضمون وہی

"الكتاب" كارامنے ہے۔ دومسرى مثال ليجتے: سبحن الله و الحمد للد مهم قرين يا كيره كلمات بين اب ذرا ديكھئے "سورة اسراء" كا آغاز سجان سے ب ارشاد ہے سبحن الذی اسری بعیدہ الخ ابتداء میں اس اسم کا انتخاب اسلئے ہے کہ مختصر وقفہ میں معراج کا طول وطویل سفر خدا تعالی کی ہے بناہ قدر توں سے باہر نہ سمجا جائے ضعف و کمزوری عیب ہے جس سے وہ قادر و مقتدر پاک و بری ہے۔ اب غور کیجئے اس لفظ کے انتخاب اور موقعه کی بر جسته مناسبت پر سورة کھف کا آغاز جو سورة اسراء سے متصل ہے الحمداللہ الذي انزل على عبدہ الكتاب سے ہے النبی الاجل کے شایان شان یہ تھا کہ آپکواوپر اٹھا کر سب تحچھ دکھایا

یا نے جا تذکرہ اسراء میں گزرا، دنیا سے تعلق رکھنے و لول کے حب مال یہ ہے کہ محم از محم عجا نبات سنا دیتے جانیں، یہی وجہ ہے کہ الکھن میں اصحاب کھن کا واقعہ، ذوالقرنین کے حیرت انگیز اذکار، موسی علیته و خضر علیه کی ملاقات خضر علیته کے اقدامات، اسکے نتیجہ میں تخریب و تعمیر کا فلیفہ، ہر آبادی کے بعد ویرانی، سرو ساانی کے بعد بے سروساانی دکھا دی گئی سنادی گئی، اور کیجئے "اسراء" کے آخیر میں ہجرت کیلئے اشار تاً و کنایتہ اطلاع دیتے ہوئے اس مھم کومسر کرنے کیلئے اسی سے استعانت کی راہ سوجائی گئی تھی جو واقعی معین ہے استعانت کا انداز بشکل دعا تعلیم کیا گیا رُب ادخلنی مدخل صدق واخرجنی مخرج صدق "بدخل صدق" سے مراد مدینہ ہے اور "مخرج صدق" سے مراد مکہ معظمہ، اس تعبیر نے اسکو بھی نمایاں کر دیا کہ مدینہ آپ کی تشریف آوری سے پہلے ہی "مافل صدق" ہے جب ہی توہجرت کے بعد بطور مستقر اسکا انتخاب ہوا اور آپ اگرچه کمه کی ترک سکونت کر چکے مگر وہ بدستور "مخرج صدق" ہے اگرچہ آیکے وجود باجود کے ہوتے ہوئے اتنا ضرور تھا کہ وہال منكرساكنين پرعذاب نه آئے جيسا كه ارشاد ہے ماكان الله ليعد بهم

وانت فلیمم اور آپکی ہجرت کے بعد عذاب آئے یا آیا، اس سے کہ کے "مخرج صدق" پر کوئی اثر نہیں پڑتاایک حدیث میں ہے کہ ﴿ نین مکہ سے سانپ کی طرح نکلا گھوم پھر کر بالآخر مدینہ پہونچ جائے گا اللام کشمیری رحمته الله علیه نے فرمایا که "خیرت تھی که دین ایسی یا کیزہ ومصفی چیز کو سانب جیسے موذی و مہلک جانور سے کیوں تشبیہ دی ؟ پھر علمائے حیوانات کی وصاحت نظر سے گرری کہ سانب کا حافظ مے حد تیز ہوتا ہے اپنی بمبی (بل) سے نکل کر میلوں ادھر ادھر ہوجاتا ہے پھر اپنی بمبی میں لوٹ آتا ہے"۔ ایک حدیث میں مکہ معظمہ کا بھی ذکر ہے کہ دین مکہ سے نکلااور وہیں لوط آئیگا، بات صاف ہے کہ "مخرج صدق" ککہ ہے، جمال سے دین ثکلا اور "مدخل صدق" مدینہ ہے جال قرب قیامت میں سم کررہ جائیگا، یہ گفتگو تو ذیلاً '' گئی بات تو یہ چل رہی تھی کہ سورہ اسرا، کے خاتمہ پر ہجرت کا انثارہ ویدیا گیا تھا سورہ تھٹٹ میں مقاصد سفر متعین کر دیئے گئے کہ حفاظت ایمان کیلئے سو، جیسا کہ اصحاب کھٹ نے کیا، طلب علم کیلئے ہو، جیسا کہ موٹی طلط نے کیا، عادلانہ حکمرانی کیلئے ذوالقرنین کا سفر اسی لئے ہے اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی

ہجرت ان تینوں مقاصد پر حاوی -ہے مکہ کی زمین پر جب متاع ایمان كا تحفظ دو بعر كر ديا گيا- تو مجرت تحفظ ايمان مي كيلئے تھي، مديز یہونیتے سی صُفّہ کی درسگاہ اور طلبہ کا ہجوم اشاعت علم کا ذریعہ بن گیا، س نیوالے تحصیل کررہے تھے معلم ملی ایک فیصنان علم کررہا تھا، یہیں پر فداہ ابی وامی مل الم اللہ عادلانہ نظام حکومت قائم کیا جسکی بر کات و ترات خلافت راشدہ تک پہونجیں، اور یہ بھی تو دیکھنے کہ آنحصور ما المالیا نے سفر معراج کیا جوروحی تھا قر آن کی مسافت اوپر سے نیچے ہے جو نزول ہے اور کیجئے ابتداء سورہ کھن میں ارشاد ہے انا جعلنا ماعلی الارض زيته الخ تخلين كائنات سے "ليبلوهم ايهم احس عملا" يعني صرف عمل مقصود نہیں بلکہ حس عمل در کار سے دوش بدوش یہ بھی ہے وانا لجا علون ماعلی الارض صعید اجرزاً کہ سری بعری اور تمعاری اس شاداب د نیا کو چٹیل میدان بنا دیں گے دعوی ہے <sup>اور</sup> کوئی دعوی بلا دلیل نہیں ہوتا دلیل کے طور پر اس مغرور رئیس کا قصه سنا دیا گیا جواینے باغ کی وسعتوں اور دلفریب مناظر پر مغرور ہو کر تھہ رہا تھا ما اظن ان تبیدھذہ ابداً کہ خزاں اس تک راہ نہیں یا سکتی مگر کیاموا سب محجه برباد فاصبح یقلب کفیه کعن افسوس می ملتا<sup>رده</sup>

گا، جو په منظر د نیا سی میں دکھا سکتا ہے کیاوہ اسیر قادر نہیں کہ یوری کا منات ہی کو درہم برہم کر دہے، گویا کہ دعوی مع الدلیل آگیا، یھر یہ بھی بتا دیا گیا کہ تخریب و تعمیر کے فلیفہ میںان گنت حکمتیں ہیں، چنانجے خضر علیت نے کئتی تور دی تخریب تھی، معصوم بحیہ کی زندگی کوخاک آشنا کر دیامظاہرہ تخریب تھا، شکستہ عمارت کو درست کر دیا، منظر تعمیر تما، تو دنیا کوجب بنایا وه بهی ایک مصلحت تھی اور جب این خوبصورت و زیباعمارت کو برا بر زمین کیا جا نیگا توومال بھی حکمت ہو گی خوب کہا ہے ڈا کٹر اقبال مرحوم نے وداع غنیہ میں ہے زار آوینش گل فنا فنا ہے یا سے زندگی کی متی ہے اوریہ بھی تو ہے کہ نئی تعمیر کیلئے پرانے آثار مطانا پڑتے ہیں رومی کہتے ہیں ، گفت روی، ہر بناء کھنہ کہ آبادال کنند

می فدانی اول آن آباد را ویران کنند توجب تک اس دنیا کا موجودہ نقشہ برہم نہیں کیا جائیگا صبح آخرت کیسے نمودار ہوگی؟ یادر ہے کہ اسی سورۃ میں مؤمنِ مسکین کی toobaa-elibrary.blogspot.com

جس تنبیہ کا ذکر آیا ہے کہ مغرور رئیس کواسکے باغ کی سرسبزی اور شادا بی نزمت و نکهت کے انبار پر بجائے کبر و غرور کے، تمام دولتوں اور نعمتوں کو منعم حقیقی سے وابستہ کرتے ہوئے "ماثا، الله "کا کلمه کھنے کی تاکید کی تھی گویا کہ کلمہ کی تاثیر وا ٹرانگیزیوں پر اطلاع، - بيمر ديكھتے اسى سورة ميں رسول اكرم صلى الله عليه وْسلم كو ہی ولاتقولن لٹائی الخ کا انتباہ کیا گیا بس منظروی ہے کہ آپ نے کے ہوئے سوالات کی جوابدی کیلئے بطور خود وقت متعین کر دیا تھا اور "انشاء الله" استعمال نہیں کیا تھا یہ تو ملخوط مو گا کہ "غداً" ہے صرف کل آیند مراد نہیں آنیوالالحہ مراد ہے خواہ وہ فوراً ہی آئے یا تاخیر سے اور غالباً یہی وجہ ہے کہ اسی سورہ کھفٹ میں ذوالقرنین کی اس دیوار کا تذکرہ ہے جو یاجوجی ماجوجی غار نگروں سے بیاؤ کیلئے تھڑی کی گئی، - حدیث میں ہے کہ اسے توڑنے کی مسلسل کوششیں ناکام ہورہی ہیں، قرب قیامت میں وقت متعین پر وہ یہ کھکر شکت و وریخت کے کام کو چھوڑ دینگے "کل انشاء اللہ یہ دیوار توڑ دیجا سیگی" اور اس کی برکت سے واقعی وہ ریزہ ریزہ ہوجا سیگی، الامام کشمیری رحمته الله عليه نے فرما يا كه" ان شاءالله كى بركات واثرو تاثيراسوت

سامنے ہو تینگی جب اسے کلام کے ہوخیر میں استعمال کیا جائے" یہ ربط کی وہ کوشش ہے جو سورہ کھف کو بطور مثال پیش کرتے ہوئے قرآن کے مربوط ہونیکا راقم الحروف یقین رکھتا ہے۔ یہ بھی ایک حقیقت ہے۔ اور خود حدیث و آثار صحابہ سے مؤید کہ قیامت ہ اسکی لیکن کئی کا یہ وعوی قابل قبول نہ ہو گا کہ قرآن فہی کے تمام مراحل طے کر لیے گئے،۔ ابھی بہت سے دبیر پردے پڑے ہوئے بیں جنمیں اتھاہ کم برا براطحاتا رہگا جو کچھے کہا گیا اور کہا جا نگا اگروہ اسلام کی بنیادی تعلیمات اور مسلم عقائد و افکار سے متصادم نہیں تواہے تفسیر بالرائے کھنے کا کوئی جواز نہیں۔معلوم ہے کہ تفسير بالرائے اور اسکی تفسير و تشریح میں قبل و قال کا زبر دست مناغبہ ہے لیکن سطور بالا میں جو عرض کر چکا ہوں کہ نت نئے مصامین جو قرآن میں پیدا کیے گئے اور پیدا کیے جائیں گے اگر وہ الامی معتقدات و مسلمات سے مزاحمت نہیں کرتے تو بقول بغوی رہمتہالندعلیہ انھیں تفسیر بالرائے نہیں کہا جاسکتا اوریہی صحیح ہے، علوم کے بحر ذخار خشک ہو جائیں گئے عقول انسانی دنگ ہو کر رہ جائیں گی، تفسیر کے انبار لگا دیئے جائیگے، قرآنیات سے متعلق

لا سریریاں کھٹی کر دی جائینگی لیکن قرآن کو سمجھنے اور مجھانے کا دعوی، ازل سے ابدیک کیے ہوئے باطل مزعومات میں سب ہے بڑا میچ پوج دعوی ہو گا، الامام کشمیری رحمتہ اللہ علیہ تو فرماتے تھے کہ تفسیر قرآن کا مطلب اس سے زیادہ نہیں کہ ہر شخص اپنی سطح کے مطابق قرآن کے مرغزار سے لطف اندوز مورہا ہے، عامی اپنے انداز مين، خواص اور اخص الخواص اين بلند و بالامعيار كيمطابن، يه بھی فرماتے کہ "کلام یا تو بہت ہی بلند و بالاً ہو گا یا ارزل واسفل، یہ کلام النی کی شان ہے کہ وہ نہ معیار سے فرو تر ہوا اور نہ اسکے بلند قامت معيارتك رسائي"، - راي المنات معيارتك رسائي سر زمین مباولیور ماضی میں اسلامی ریاست رہی ، ایک ریاست مین نشیب و فراز، تعمیر و تخریب، قدر افزائی، علم نوازی، عروج و زوال، ترقی و تنزل، جو کچھ ہوسکتا ہے چشم فلک نے یہاں سب کچھ دیکھا ہے، گراسی زمین پر ایک وہ تاریخی واقعہ پیش آیا جس نے سے ہواولپور کو تاریخ عالم میں منفرد حیثیت دی، یعنی کفر و ایمان، حق و باطل کی آخری معرکه آرائی اسی رزم گاه میں پیش آئی، وہی

قادیا نیت کا مشہور مقدمہ جسمیں "ختم نبوت" کی مفاظت toobaa-elibrary.blogspot.com

کر نیوالوں میں ایک نمایاں شخصیت علامہ ا نور شاہ کشمیری رحمتہ اللہ عليه كي سامنے آئي، اينے چند روزه اس بيان ميں جو عدالت ميں قادیا نیت کے کفر اور قادیا نیول کو کافر قرار دینے کیلئے دیا جا رہا تھا قادیانی تردیر و تلبیس کے تاروپود بکھیر دیئے اور عدالت کو قادیا نیول کی تکفیر کا فیصلہ کرنے کیلئے پر شکوہ علی دلائل اور پروقار براہین سے کفروایمان کی حقیقت سمجانی، یاکستان میں ختم نبوت کے تحفظ کی موجودہ گاڑی جولائن پردوڑری ہے اگرچہ وہ یہ فراموش كررى ہے كہ لائين كس نے بچائى تھى؟ تاہم تاريخ اسے سينہ میں اس معمار و مؤسس کی کوششوں و کاوشوں کو محفوظ کرچکی اب اگر کوئی بھولتا ہے یا بھول جانا چاہتا ہے تو خیال یہی نے کہ ایک سرایا اخلاص نے جس سوزو تیش سے یہ منزل طے کی تھی ذوالمنن اس پر اجر غیر ممنون عطا کرتا ہی رہیگا، پھر کبھی ایسا ہوتا ہے کہ پہنا ور دریا میدان کے سینہ پر خودسی موجزنی کرتا ہے، روانی تھمتی ہے توفیض بخش موجیں اینے اثرات جھوڑ جاتی ہیں، چند روزہ بھاولپور کے اس قیام میں کشمیری علیہ الرحمتہ نے قادیا نیٹ کے استیصال کیئے علم وفن، دین و دانش کے جوگھرے نقوش چھوڑے ہیں خدا

تعالینے اسکا سلسلہ اسطرح باقی رکھا کہ آیکے ایک نامور اور بااختصاص شاگرد حضرت مولاناسيمس الحق افغاني رحمته التدعليه المغفور ہاولپور میں سالہا سال مقیم رہ کر اپنے منفرد،ممتاز استاذ کے علوم کے ترجمان ثابت ہوئے، حضرت مرحوم سے شعور میں تو ملاقات کا كبھى موقعہ نہين ملاالبتہ اپنى كم سنى ميں جب وہ دارالعلوم ميں بحثيت استاذ تشریف فرماتھے، شرف زیارت حاصل کرچکا ہوں، جمم وجثہ، قدو قامت ، خدوخال ، صورت و شباہت ، ابتک حافظہ میں محفوظ ہے اوریہ بھی عبیب سانحہ ہے کہ مرحوم کی حیات طیبہ میں یا کستان کے كئى اسفار ہوئے، ليكن معاولپور ميں قيام كى بنا پر لاہور و كراچى كامسافر زیارت و ملاقات کی سعاد تول سے محروم رہا، تاہم ان کی علم و فن میں انفرادیت و تام امتیاز کی بتواتر خبرین کانول میں پر قی مولانا سلطان الحق صاحب القاسمي ناظم كتبخانه دارالعلوم ديو بند جوستر سالہ دارالعلوم کی تاریخ کے امین تھے اور اپنے فہم و ذکاء کی بناء پراشخاص ورجال کی علمی دسترس پر بھرپور نظر رکھتے بارہا ان 🗝 سنا کہ حضرت افغا فی رحمتہ اللّٰہ علیہ ان عبقری انتخاص میں تھے جنہیں

طلبہ کے بجائے اساتذہ کے استفادہ کیلئے مامور کرنا جاستے تھا۔ عم محترم مولانا سيعيف الثد شاه صاحب كشميري رحمته الثدعليه یا بن استاذ دار العلوم دیو بند نے پیر بھی سنایا کہ جب پیرافغانی رحمته اللہ علیہ طالب علی کیلئے تشریف لائے تو حضرت علامہ کشمیری "خوب جانتا ہے ان سے پڑھ لو کسی وقت کام آسیا" مرحوم قلات رياست مين وزير علوم ومعارف الشرعيه بهي رہے اور ڈابھیل میں اینے استاذ کے جانشیں بھی، یہ انتخاب خود اس بات کی علامت ہے کہ دانش و بینش میں یہ فاصل روز گار فزروز گار سمجا جاتا، انسیں کے دروس قرآن کو برادر محترم مولانا عبدالغنی <sup>ر</sup>صاحب، بعاولپور میں ترتیب دے رہے ہیں اگرچہ اس تالیف کی زیارت سے محروم ہوں تاہم مکہ ہدینہ زادھما اللہ شرفا کے تقدس و عظمت سے کون مسلمان آگاہ نہیں، خودان مقامات مقدسہ کی زیارت کی مویا نہیں اگر قلب و دماغ کسی کی عظمت سے متاثر ہیں

غیب ہی سے تعلق رکھتا ہے۔ پھر ایسا بھی نہیں کہ حضرت مرحوم کے فیصنان علم سے بکسر محرومی رہی ہو، بعض تالیفات جو علم ریز قلم نے تیار کیں، نظر سے گزریں اور ان کے مطالعہ نے دل و دماغ پر منفرد عظمتوں کا بوجھ ڈالا ہے، حیرت اس پر ہے کہ مولانا عبدالغنی صاحب زید کرمہ نے اس بے بصناعت کا افتتاحیہ کیلئے انتخاب کیا، کیا صرف اس کیے کہ حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ حضرت علامہ کشمیری کے علم کے خوشہ چین تھے اور مجھ حقیر کو الا مام کشمیری رحمتہ اللہ علیہ سے ایسی نسبت ہے جو مرحوم کیلئے باعثِ ناز نہیں بلکہ شرمساریوں کا عبرت انگیز باب کھولنے والی ہے، میراحال تووہ ہے وہ جامی رحمتہ اللہ علیہ نے کہا اور صحیح بنده عثق شدی، ترک نب کن جامی کہ اندریں راہ فلال ابن فلال چیز ہے نیت : تعمیل ارشاد کے طور پر بھاگتے دوڑتے چند صفحات سیاہ کر دیے، اس میچ افروز تحریر سے "غنی" یقینا غنی ہے۔ خدا تعالیٰ سے کیا بعید ہے کہ وہ اکا بر کی بہترین یاد گار اُصا غِرکے حن ظن کو

ایک اصغر القوم کیلئے وسیلہ نجابت بنا دے اور "الکتاب" سے متعلق

h.

یه ناقص تا ترات زادراه مهول یه وما ذالک علی الله بعزیز وانا احقر الافقر محمد انظر شاه المسعودی خادم التدریس بدارالعلوم وقعت دیوبند

يكم جمادي الاول ۱۳۱۳ء بروز ہفتہ

## مستيد محترداؤ دجان صاحب فغاني مظلهم

حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ کے جموبے صاحبراد، صاحب حضرت سید محمد داؤد جان صاحب افغانی مدظلہ نے خطبات افغانی رحمتہ اللہ علی کتاب میں طباعت کیلئے علمی واقعات اور گھریلو حالات پر ببنی چند صفحات کامضمون بھیجا تھا جو تاخیر سے پہنچا۔ اس مضمون کو تفصیلاً تو "خطبات افغانی رحمتہ اللہ علیہ" کے آنیوالے نے ایڈیشن میں شائع کرو نگا جس کی کمپیوٹر پر مزید چند نے خطبات ایڈیشن میں شائع کرو نگا جس کی کمپیوٹر پر مزید چند نے خطبات کیا بت شروع ہے۔ گر کمچھ واقعات برکت کے طور پر اس کتاب میں درج کرتے ہیں۔

اس وقت میں یہ عرض کرتا ہوں کہ حضرت قبلہ گاہی رحمتہ اللہ علیہ ایک طرف تومیدانِ علم کے شہوار مانے جاتے تھے لیکن دوسری طرف گھریلوزندگی میں اس قدر سادہ واقع ہوئے تھے کہ ہم لوگ اس سادگی کو دیکھکر دنگ رہ جاتے تھے۔ ہم نے یہ کہی نہیں دیکھا کہ انہوں نے کھانے بینے کی کسی چیز میں کوئی عیب نکالا ہو بلکہ معمولی معمولی کھانوں کی بہت تعریف کیا گ

تھے۔ تیر مرچ کھا نیکی وجہ سے آپکو پیچش کی شایت ہو جاتی تھی اگر کھی غلطی سے سالن میں مرچ زیادہ پڑگئی تو آپ رحمته اللہ علیہ مرخ کا ذکر کئے بغیر دوودھ کی فرمائش کرتے اگر دودھ موجود نہ ہوتا تو فرماتے صرف روٹی بھی کافی ہے۔ والدہ محترمہ رحمتہ اللہ علیہا جو سادگی میں حضرت قبلہ گاھی کی پوری تصویر تھیں فرمایا کرتی تھیں کہ حضانے بینے کی حضرت رحمتہ اللہ علیہ کی یہ عادت بہت پرانی ہے کہ کھانے بینے کی جیزوں کے معالمے میں آپ رحمتہ اللہ علیہ نہیں تب رحمتہ اللہ علیہ نہیں جیزوں کے معالمے میں آپ رحمتہ اللہ علیہ نے کہمی تنبیہ نہیں فرمائی۔

سو۔ فرمایا ایک مرتبہ مصرت مدی رسمہ المد سیہ سے
ہال رات شرا۔ تبجد کے وقت حضرت مدنی رحمتہ اللہ علیہ میرے
کے لوٹا بھر لائے حالانکہ دوسرے خدام موجود تھے۔ میں نے عرض
کی آپ نے کیوں تکلیف کی۔ فرمایا مہمان کا اگرام بھی ہے۔ میں

₩.

نے عرض کی لیکن آ کے اگرام سے مجھے تکلیف ہورہی ہے۔ فرمانا مجھے کی کی تکلیف سے کیاغرض-مجھے توسنت پر عمل کرنا ہے۔ فرمایا ایک مرتبه حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب رحمته الثد عليه اور حضرت مولانا مفتى محمد شفيع صاحب رحمته الله عليه اور كني دومسرے علماء كرام انھٹے بيے بحث فرمارے تھے كه كتاب (خلاصته الحياب) يرهاني كيلني كن استاد صاحب كو د بائے۔ات میں حضرت مدنی رحمتہ اللہ علیہ تشریت لانے فرمایا کہ یه کتاب کماحقه یا میں پڑھا سکتا ہوں یا پھر حضرت افغانی صاحب رحمتہ اللہ علیہ بڑھا سکتے ہیں لیکن ہم دونوں مطروف ہیں۔ آگے فدا کی دین ہمی که علامه افغانی رحمته الله علیه کو علامه کشمیری رحمته الله علیه جیسا استاد مل گیا- علامه افغا فی رحمته الله علیہ کو علامہ کشمیری رحمتہ اللہ علیہ سے حد درجہ محبت تھی اور اپنے استاد کے حوالے سے عجیب علمی و روحانی باتیں اپنی مجالس میں بیان کرتے تھے۔ بفول علامہ افغانی رحمتہ اللہ علیہ ایک دفعہ علامہ کشمیری رحمتہ اللہ علیہ نے فرہایا کہ افغا نی(حمتہ اللہ علیہ)تم میرے علوم کو صرف یاد کرتے نہیں بلکہ محصول کریی لیتے ہو اور وہ علوم

تہا ہے وجود کا حصہ بن جاتے ہیں۔ میں نے کہا حضرت یہ تو آپ ئے تنہم ( سجمانے ) کا کمال ہے کہ اپنے علوم کس قدر مہارت کییا تھا ہے شاگردوں کے اذہان میں محفوظ کرار ہے ہیں۔ فرما يا جب مين قلات مين وزير معارف الشرعيه تها تو میں نے حکم جاری کیا کہ ( ذکری قبیلہ) کے فرد کی شہادت ملمانوں کے خلاف قابل قبول نصیں۔ (ذکری قبیلہ مسلمان نصیں) صرف بلوچستان میں ہیں۔ چنانچہ اس قبیلہ کے سر کردہ لوگ مل کر اس وقت کے پاکستان کے وزیر قانون مسٹر اے۔ کے بروہی صاحب کے یاس گئے۔ کہ ہماری حق تلفی ہوئی ہے۔ چنائی اے۔ کے بروہی صاحب نے لکھا کہ اسلام میں ماوات ہے آپ اینے فیصلے پر نظر ٹانی فرمائیں- میں نے مختصر جواب لکھا کہ نظر ٹافی کا مطلب ترک اسلام ہے اور میں اس کے لئے

مسٹر اے۔ کے بروہی صاحب نے دوبارہ لکھا کہ شہادة دیکھنے سے تعلق رکھتی ہے اس میں مسلم اور غیر مسلم کی تعریف کا کیامطلب۔

میں نے جواب لکھا کہ شہادۃ ایک اہم اور کلیدی عہدہ ہے۔

کہ شہادہ ہی کی روشنی میں تمام فیصلے ہوتے ہیں۔ چنانچ شہادت کیلئے صاحب ایمان و صاحب کردار ہونا اس لینے شرط ہے کہ کوئی ( نه دیکھے کو دیکھے اور دیکھے کو نہ دیکھے) نہ بنادے۔ مسٹر بروہی صاحب نے تیسرا خط لکھا کہ تشفی ہو گئی ہے۔ کیکن اسلامی کشریجر میں تھہیں یہ بات درج ہے کہ شہادت بھی عہدہ ہے یا حکومت کی ایک شاخ ؟ چنانچه میں نے جواباً تحریر کیا کہ فقہ کی مشہور کتاب (حدایہ) مين درج ہے۔ لائن الشهادة من باب الولائية -یعنی شعادة حکومت کی شاخوں میں سے ایک شاخ ہے۔ مزید تحریر کیا که اسلامی ملک کا وزیر فا نون اگر اتنی مشور کتاب کے مندرجات سے لاعلمی کا اظہار کرے تو اسمیں ہمارا کیا قصور ہے؟

پیشرلفظ

منزت علامرستيشم الحق افغاني نوترالترمرقده م و نسب م و نسب حضر من حضر أن المراح في المحمرة الأسط

نام و سبب حضرت سید جاول الدین جیدر رحمته الله علیه کی اولاد سی بین - جن کا سلسله حسینی اعجاز الحق قدوسی کی کتاب "صوفیای بیجاب" صفحه ۵۵ پر درج ہے سلسله نسب یه ہے سید شمن الحق رحمته الله علیه بن سید خان عالم رحمته الله علیه بن سید خان عالم رحمته الله علیه بن سید سعد الله رحمته الله علیه بن سید معرکه بالا کوش بین سید الله والد بزر گوار حضرت سید الحمد شید رحمته الله علیه بین می نفاذ شریعت رحمته الله علیه بین می نفاذ شریعت میر در گوار حضرت سید الحمد شید رحمته الله علیه بریلی کے خلیفه بین می مرحد و افغانستان بین نفاذ شریعت کی نام در در گوار سین بناذ شید را گوار گوار کوار بین بین جن میں جن منابیر کا نام در ن سین تا یکے دادا بزر گوار

کے میں میں بن متابیر کا نا درن سے کی ان کی ایک کے دور کااسم گرامی بھی ہے۔ ''تیرت مند شید رمتہ طاعبہ وکنہ (غام سول مهر)

ولادت آبکی ولادت صوبہ سرحد۔ بشاور مقام قصبہ ترنگ رئی میں موتی۔ آبکی زندگی میں جو کتب طبع ہوئی ہیں ان میں ولادت مختلف درج ہے۔ میری تحقیق ان سے تحجم مختلف ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ جب میں ماہ اگست ۱۹۸۲، میں حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے دراقد س برزیارت کیلئے حاضر ہوا تو آب نے ازراہ کرم میری والدہ

مرحومه ( جو اس وقت بقيد حيات تهيں ) اور حضرت جَي رحمته الله علیہ سے دست بیعت بھی تھیں ان کی صحت کے بارے میں پوجیا تومیں نے ان کی کمزوری اور بڑھا یے کا ذکر کیا۔ تو حضرت جی رحمتہ الله عليہ نے فرما يا ان كى عمر كتنى ہے ميں نے تقريباً ٢٧ برس بتلائى تو آپ رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا (عبدالغنی ہم تو پھر سو سے تجاوز میں جارہے ہیں ) تو حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کی وُفات غالباً ١٦ اگت المهاء میں ہوئی ہے تو اس موقعہ پر سید عبدالرشید شاہ صاحب مستم مدرسه فاروقیه تجوید القران بهاول بور والول سے معلوم مواکه حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کی عمر مربی سے دائد بنتی ہے۔ یہ شاہ ساحب د نیاوی امور میں حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے معتمد مشیر تھے۔ تو ان کے بیان سے حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کا فرمان مناسبت رکھتا ہے کہ (ہم تو پھر سو سے تجاوز میں جا رہے ہیں) (مگر صاحبزادہ محمد داود جان افغانی صاحب نے اصل پیدائش ۱۸۹۸ء فرمائی ہے) سب سے اول اینے والد بزر گوار حضرت سولانا سید نلام جیدر رحمتہ اللہ علیہ سے ابتدا نی ووسطا نی کتب علمیہ کی تعلیم حاصل

toobaa-elibrary.blogspot.com

کی (آپکے والد بزر گوار رحمتہ اللہ علیہ کی عمر ۱۰۹ برس تھی۔ اور آپ

حضرت اخوند صاحب حضرت مولانا عبدالغفور سواقي رحمته النديليه کے سلبہ قادریہ میں خلیفہ تھے) بعدازاں مسرحد وافغانستان کےشسامیر علماء کرام سے تمام علوم نقلیہ و عقلیہ کی تکمیل فرمانی ۱۹۲۰ء یا ۱۹۲۱ء میں سرچشمه علوم و معارف دارالعلوم دیو بند میں شیخ العصر حضرت علامہ مولانا سید ا نور شاہ صاحب کشمیری رحمتہ اللہ علیہ سے دورہ حدیث شریف کی تکمیل کی ۱۹۲۲ میں حج بیت اللہ کو تشریف لے گئے۔ ادائیگی حج کے بعد تقریباً دس ماہ حجاز مقدس میں قیام کیا اور مختلف کتب خانوں سے نایاب کتابوں سے جواسر علم حاصل كئے۔ (جن كتابوں كے حوالہ جات آب اكثر قرآن ياك كا درس دیتے ہوئے یہ فرما کر دیتے کہ یہ کتاب صرف عرب کے فلال علاقہ میں ہے۔ میں اس سے بات کر رہا ہوں۔) (حضرت افغا فی رحمتہ اللہ علیہ شاید پہلے اور واحد طالبعلم تھے جنہیں دارالعلوم دیو بند کے مدرسہ کے ِخرچہ پر فریصنہ حج ادا کرایا گیا)ایک خبر تبليغ ومناظره

ابھی آپ رحمتہ اللہ علیہ نے طب کا امتحان نہیں دیا تھا اور باقی کتا بول سے فارغ ہو چکے تھے۔ یعنی طالبعلمی کازمانہ تھا مگر آپکو خدا داد علمی قابلیت کی وجہ سے شیخ العصر حضرت علامہ سید انور شاہ

toobaa-elibrary.blogspot<u>.</u>com

صاحب کشمیری رحمتہ اللہ علیہ نے شدھی تحریک کو کچلنے کیلے ہیں کو ۵۰ جید علماء کرام کا امیر وفد بنا کر راجیوتا نہ روانہ کیا جس سے آپ کامیاب اور سرخرو ہو کر لوٹے۔ مناظرہ کا مرکز ڈھولی کھاد میں قائم کیا گیا۔
قائم کیا گیا۔

آپ رحمتہ اللہ علیہ کا مزاج اور طرز بیان مناظرانہ تھا تو آپ نے وعظ و تقریر اور مناظروں کے ذریعہ ہر باطل طاغوتی تحریک کو اللہ تعالیٰ کے فصل و کرم سے کچلا۔ آپ رحمتہ اللہ علیہ کے ہندووں اور عیسائی پادریوں سے کافی مناظرے ہوئے ہیں جن میں جمداللہ اور عیسائی پادریوں سے کافی مناظرے ہوئے ہیں جن میں جمداللہ

دشمنانِ اسلام نے بری طرح شکست کھائی خصوصاً شردھاند کی تحریک میں تو بڑے بڑے مر کردہ بنڈ توں کو بری طرح شکت دی جس کی وجہ سے ہندووں کی کافی تعداد حلقہ اسلام میں داخل ہوئی۔ال تحریک میں کچھ بنڈت بھی مشرف براسلام ہرئے۔

بیعت وار شاد دراصل حضرت جی رحمته الله چھپے ہوئے ولی کامل تھے۔ (خطبات افغانی رحمته الله علیه) صفحه ۱۳۱۹ - آب کو صوفیاء کرام کے چار سلاسل حق میں سے تین سلسلوں میں بیعت و ارشاد کی اجازت

حاصل نهی- ۱- سلسله نالبه قادر به جوییران پیر حضرت شاه عبد القادر toobaa-elibrary.blogspot.com جیلانی رحمتہ اللہ علیہ سے وابستہ ہے میں اینے والد بزر گوار حضرت مولانا سيد غلام حيدر صاحب رحمته الثد عليه اور خليفه صاحب حنسرت مولانا غلام محمد صاحب رحمته الله عليه دين پور شريف والول سے . خلافت حاصل کی- (خطبات افغانی رحمته الله علیه)ص:۲۹۲) اور سلسله نقشبنديه مين بموقعه حج بيت التد شريف حرم ياك مين حضرت مولانا علاوًالدین عراقی رحمته الله علیہ سے بیعت مولئے اور خلیفہ مجاز سے۔ یہ ملیلہ حضرت بہاؤالدین رحمتہ اللہ علیہ نقشبندیہ سے وابستہ ہے۔ مليله بربانيه چنتيه ميں جو حضرت معين الدين چنتی احميری رحمته الله عليه سے وابستہ ہے آینے طریقت کی منازل علیم الامت حضرت مولانا، اشرف علی صاحب تما نوی رحمته الله علیه سے طے کیں ان کی وفات کے بعد ان کے بڑے خلیفہ حضرت مولانا مفتی محمد حسن صاحب رحمته الله علیه (لامبور) والول سے خلیفہ مجاز (خطبات انفانی رحمته الله علیه ص: ۲۹۳)

حضرت جی مند علیہ نے علوم شریعت کی تعلیم دیسے کے ساتھ ساتہ ولیاں طریقت کو بھی بہت فیض پہنچایا۔ آب رحمت اللہ علیہ نے ساتھ ساتہ فیص بہنچایا۔ آب رحمت اللہ علیہ نے ساتھ میا میا ہوں کی اتنی اصلان کی کہ علماء کرام اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم یافتہ اور عربی مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم کے مدارس کے طلباء کے علاوہ انگریزی تعلیم کے ساتہ کے علاوہ انگریزی تعلیم کے مدارس کے طلباء کے علاوہ کے علاوہ کے مدارس کے طلباء کے علاوہ کے مدارس کے طلباء کے علاوہ کے علاوہ کے مدارس کے طلباء کے علاوہ کے علاوہ

بڑے بڑے گریجو کیٹ اور دانشور شکل و صورت میں علما، کرام مغلوم ہوتے ہیں۔ ذکر الٹد کی وجہ سے جن کے چسرے منور ہیں اس وقت ان میں سے جولوگ بقید حیات ہیں وہ ہر مجلس میں ایسے زید وتقوی کی وجہ سے نمایاں معلوم ہوتے ہیں ان پر حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ کی جھاب نمایاں ہے۔ اور یہ حضرات ماشاء اللہ حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کی صحبت کیوجہ سے غلط آمدنی (رشوت) سے پرمیز کرتے ہیں ۔ اور جب بھی یہ صاحبان ملتے ہیں ان سے ملاقات موتی ہے توحضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کا نام لیکر آبدید ہ موجاتے ہیں۔ حضرت جی ۱۹۷۳ میں مهاولیور سے تشریف کیکے تھے مگر م جمی بحمد اللہ عرصہ تقریباً میں سال بعد لوگوں کے دلوں میں آبان روحانیت کے اثرات اتم موجود ہیں۔ میهان ایک واقعه ذکر کرنا ضروری سمجیتا مون که تیم لوگ والی بال تحییلتے تھے ہمارے کلب کا نام شہار کلب تھا اور تحییل میں ہم لوُّل ملک بھر میں اکثر پہلی یا دوسری پوریشن پر آتے تھے۔ ۱۹۶۳ میں عام و خاص باغ ملتان میں ٹورنامنٹ منعقد ہوا اس میں ہم نے شرکت کی اس موقعہ پر ہم سے ملک بھر کی آیک کے سواسب ٹیموں نے شکت کھائی جو لکہ سارے حضرت جی رحمت

اللہ علیہ کے شر کا درس تھے اور چند ایک ان سے دست بیعت بھی تھے دراصل تھے سبھی گریجو نیٹ مگرشکل و صورت علماً کرام والی تھی ۔ ہاشاء اللہ نہ کھی ننگے اور نہ شخنول سے نیچے کپڑا باریش حضرات شلواریں پہن کر مسلسل تین دن جیتتے رہے توملتان میں مشہور ہو گیا کہ کوئی مولویوں کی شیم آئی ہے جو سبھی شیموں سے جیت رہی ہے۔ چنانچہ یہ افواہ سن کر تحجہ علماء کرام جو سن رسیدہ اور نورانی جرے والے دور آموں کے درختوں کے نیچے کھٹے ہو کر کٹھم کراچی کی ٹیم سے ہمارا سمیں فائنل دیکھ رہے تھے وہ میج بھی ہم نے جیتا تومیج سے فارغ ہو کرمیں ان کی خدمت میں حاضر سوا تقریباً تین جار بزرگ تھے اور چند ایک طلباء ساتھ تھے ان سے مصافحہ کیا تو ایک بزرگ فرمانے کگے مولانا صاحبان ہم نے آیئے تھیل کا جرجا سنا ہے توہم دیکھنے آئے ہیں۔ ماشاء اللہ آب لوگ کھال سے آئے ہیں۔ میں نے عرض کیا بہاولیور سے۔ بس اتنا کہنا تھا کہ وہ تو سب تحجیہ بیول گئے نہ سمارا اور نہ سمارے تھیل کا ذکر کیا۔ فوراً فرماتے ہیں کہ میاں (ہماری آیکے یاس ایک امانت ہے) عرض کی کون! فرمایا حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ اور اس وقت آنسوان کے آنکھوں سے ٹپ ٹپ گررہے تھے۔ میں نے عرض کی حضرت یہ ہمارے کوئی

الما، کرام کھلاڑی نہیں ہیں یہ سب گریجونیٹ صاحبان ہیں یہ حضرت رحمتہ اللہ علیہ کے شرکاء درس اور متعلقین میں سے ہیں۔ تو وہ بزرگ حضرت ایک سرد آہ بھر کریوں فرماتے ہونے روانہ ہوگئے وہ بزرگ حضرت ایک سرد آہ بھر کریوں فرماتے ہونے روانہ ہوگئے (کاش کہ ہماری حکومت اس ہستی سے کوئی کام لے لیتی) یہ بزرگان وطالبان علم مدرسہ قاسم العلوم کے اساتذہ کرام تھے۔ میں مشمرات غیبیہ

حضرت جی رحمنه الله علیه کو کئی مرتبه نیک خوا بول سے نوازا گیا جن میں سے چند ایک خواب درن ذیل ہیں۔ جب آریہ سماج کی تحریک ارتداد کے مقابلہ کیلئے دارالعلوم دیو بند کی <sup>ط</sup> ف سے بھیجا گیا تو چونکہ یہ مناظرہ کا پہلا موقعہ تبا تو کھید پریشانی موئی۔ خواب میں مٹی کی ایک مبحد دکھائی گئی جس کے ممبر کے یاس ایک بوڑھے بزرگ سے تھے ان بزرگوں نے فرما مامجے اٹھا کر ممبر پر بھٹا دو۔ آپ رحمتہ اللہ علیہ نے کوشش کی مگروہ بوڑھے بزرگ باوجودا ک کے کہ وہ کمزور اور نحیف تھے نہ اٹھانے گئے۔ آخر کیم اللہ پڑھکر اٹھایا تو بہت مشکل سے انھیں اٹھا کر منبر پر بمضا ذیان بزرگوں سے اسم گرامی پوچھا گیا تو انہوں نے جواباً فرمایا۔ ( محمد قاسم رحمتہ اللہ علیہ) یہ خواب تحریر کر کے دیوبند بھیجا گیا۔

تو جواب آیا که تحریک میں کامیابی کی بشارت ہے۔ وہ بزرگ حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتوی رحمتہ اللہ علیہ تھے۔ بوجل اور وزنی اس لئے تھے کہ ان کاعلم زیادہ بوجل اور وزن دار تھا ہے نے انھیں اٹھالیا تومعلوم ہوا کہ آپکوان کاعلم نصیب ہوگا۔ (دوران درس ایک مرتبه حضرت افغانی رحمته الله علیه نے فرمایا که حضرت نا نو توی رحمتہ اللہ علیہ کے عملم کا اندازہ یوں قائم کرو کہ آپ کی کتاب (تقریر دلیزیر) اردو میں تصنیف ہے اگر حضرت نا نوتوی رحمته الله علیه زنده موتے تومجھے چندمقام سمجھنا باقی ہیں) (r)-- اس تریک کے دوران کیھ عرصہ بعد دوسرا خواب دیکھا۔ کہ ایک بزرگ کے ہمراہ مند کے کنارے جا رہے ہیں اس بزرگ نے ایک قبہ کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کہ دیکھویہ حضرت ا ما ابو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کا مزار مبارک ہے آگے گئے تو کافی تعداد میں لوگ جمع ہیں تو اجتماع کی وجہ معلوم کرنے پر پتہ چلا کہ آج حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ کی تقریر ہے۔ توان کی تقریر سننے کیلئے ریت پر بیٹھ گئے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ منہر پر سے میج اترے اور لوگوں کے درمیان سے گزرتے ہوئے میرے پاس آئے میرا باتھ پکڑا اور فرمایا کہ آؤ تقریر کرو۔اس پر میں نے عرض

کی کہ پہلے تو مجھے عربی میں تقریر کرنے کی مثن نہیں ہے دوسرا آئے سامنے تقریر کرنا سوء ادب ہے۔ مگر حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے حکماً فرمایا نہیں ۔ تقریر کرنی ہوگی۔ تو حکم کی تعمیل کرتے ہوئے ممبر پر بیٹھ گیا اتنے میں بارش شروع ہو گئی اور حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ تشریف کے۔ یہ خواب بھی تحریر کرکے دیوبند بھیج دیا گیا۔

ج-- کہ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ کا اپسی مسند پیش کرنا دلیل ہے کہ آپکوان سے علم کا ورثہ بھی نصیب ہوگا- یہ بھی کامیا بی کی بشارت ہے-

کامیابی می بتارت ہے۔

(۳) ۔۔ تیسرا خواب یہ ہے کہ جب آپ قلات میں وزیر معارف الشرعیہ تھے۔ تو سرکاری دورہ کے سلسلہ میں کراجی تشریف لائے۔ تو وہاں اتفاق سے تبلیغی جماعت کا اجتماع تفا جماعت کے بزرگ عاضر ہوئے اور اجتماع میں بیان کرنیکی درخواست کی حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کو ان د نول بخار وغیرہ کی ورخواست کی حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کو ان د نول بخار وغیرہ کی تفایف تھی گربیان کیلئے تشریف لے گئے۔ (سورۃ والعصریر) بیان تفا۔ واپس آکر رات کو سوئے تو خواب دیکھا کہ ایک بزرگ سے ملاقات ہوئی جنہوں نے ہاتھ پکڑا اور آسمان کی طرف اڑا کر پلے گئے۔

منتلف مقامات وغیر و دکھاتے رہے اور فرماتے یہ جنتیوں کے گھر ہیں۔ اس طرح صبح صادق تک جنت کی سیر ہوتی رہی - تو حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ اس دن کے بعدیہ یفین زیادہ مضبوط ہو گیا ہے کہ تبلیغی جماعت کا راستہ مقبول اور جنت کے داخل مونے كاسبب ہے۔ تصنيف وتاليف حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے مختلف امراض اور کافی مصروفیات کے ماوجود تصنیف وتألیف کا سلسلہ بھی جاری رکھا-کافی کتابیں طبع ہو چکی ہیں جن کا نام ذیل میں درج کرو نگا اور کافی كتابيں ابھي طباعت كے لئے موجود برقي ہيں۔ ان ميں وقت كى غرورت کی اہم کتاب (شرح ترمذی شریف) اور مفردات القرآن وغیره پڑی ہیں۔ اب ہم تصنیف و تألیف کی طرف آتے ہیں۔ تو کتب کے نام سے پہلے ایک بات عرض کرنا ضروری سمجعتا مول- بصد افسوس تحریر ہے کہ حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے عرصہ جالیں برس کی محنت سے قرآن یاک کی تفسیر قلمبند فرمائی تھی۔ چونکه آپ شیخ الاسلام محقق اور بین الاقوامی شخصیت تھے غیر ملمول کی مسلحوں اور ذہن میں جیسے تھے۔ دشمنان اسلام آپ سے غافل نہیں تھے۔ ڈاکو ہمیشہ دولت پریرٹتا ہے۔ توانہوں نے موقعہ tooboo alibrary bloggnot com

4

یا کر گارمی میں سے سفر کے دوران تفسیر کے مودد سے بحرا موا کس حیوری کر لیا۔ اور یوں امت محمدیہ ایک نایاب علمی ذخیر ہے محروم ہوئی۔ (ایسی چیزیں دوبارہ نہیں لکھی جا سکتیں) اب بحمداللہ حضرت رحمتہ اللہ علیہ کے قرآن کے علوم پر مبنی جو کتابیں طبع ہو حیکی ہیں شاید ان سب میں ہماری شائع کردہ کتاب (دروس القرآن الحکیم) ہو جو سب سے صغیم اور اہم ثابت ہو گی۔ جس کا تفصیلی ذکر آگے بان کرو گا۔ حیونکہ اس عنوان کا ہماری کتاب سے تعلق ہے تو ترتیب کو توڑتے ہوئے اسے آخر میں لایا گیا۔

تو توریح موسے اسے اسرین لایا گیا۔ حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ اپنی خداداد قابلیت کی وجہ سے دیوبند سے فارغ التحصیل ہوتے ہی وہیں دارالعلوم دیوبند میں مدری

مقرر ہوئے۔ اور تھوڑے ہی عرصہ میں بڑے اساتدہ کرام میں شمار ہونے لگے۔ ایک دن آپنے واقعہ سنایا کہ جس دن میرے استاد شیخ الاسلام حضرت علامه شبير احمد عثماني رحمته الله عليه تحريك قيام باکتان میں عملاً شریک ہوئے تو میرے کمرے میں تشریف لائے مجھے میرے کندھے سے پکڑ کراپنے کمرہ میں لائے اور اپنی مند پر بٹھا کر فرمایا: "افغانی(رحمتہ اللہ علیہ تم میرے اسباق پڑھاؤ میں ایک کام کوجا رہا ہوں۔" تو حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ نے تعلیم و تدریس کا سلسلہ ۱۹۲۳ء سے لیکر ۱۹۷۳ء تک باقاعدہ مختلف درسگاہوں میں مسرانجام دیا- درمیان میں (کل دس سال سات ماہ) ریاست قلات کے وزیر معارف الشرعيه رہے۔ جس سے متعفی ہوئے۔ کيوں ؟ جب ریاست قلات کو یا کستان میں ضم کیا گیا تو حکومت یا کستان نے تحچھ لوگ مقرر کئے جو حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے فیصلے پر نظر ثانی کرتے یعنی آپ کے فیصلہ پر سپریم کورٹ میں اپیل کا حق دیا گیا۔ آپ نے اس وقت استعفاء دیکریہ لکھا کہ انہیں کیا حق حاصل ہے کہ یہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلے پر نظر ثانی کریں۔ ہمارے نزدیک تو یی۔ایج۔دمی لندن حمار لا یعقل

سے بھی بد تر ہوتے ہیں۔

مختلف درسگا،یس

مدرسه مظهر العلوم كهده كراجي، مدرسه ارشاد العلوم صلع لارگانه سنده، مدرسه قاسم العلوم لامور، مدرسه دارالرشاد جهنده صلع نوابشاه، مدرسه دارالفيوض باشميه سجاول سندهه، ان مذكوره مدارس ميس بحيثيت صدر المدرسين كام كيا-

دارالعلوم دیوبند میں بحیثیت شیخ التفسیر علم کی خدمت کی-اور جامعہ اسلامیہ ڈابھیل (سورت) میں بحیثیت شیخ الحدیث تدریسی خدمات انجام دیں-

(جب شیخ العصر حضرت علامہ سید انور شاہ صاحب کشمیری رحمتہ اللہ علیہ کی وفات ہوئی تواحتراماً ان کے کمرے کو بند کر دیا گیا تھا جو کسی صدر مدرس کیلئے نہیں کھولا گیا تھا۔ مگر جب حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ نے وہاں تدریسی خدمات انجام دیں تو ان کیلئے وہ کمرہ

رحمته الله عليه نے وہال تدريسی خدمات انجام دیں توان کیلئے وہ محمرہ کھول دیا گیا۔)از حضرت مولانا مفتی محمد صادق صاحب رحمته الله علیہ نائب الشیخ - جامعہ عباسیہ بہاولیور۔

جب میں ڈانھیل میں تدریسی خدمات انجام دیسے لگا تو میرے گئا تو میرے استاد محترم حضرت کشمیری صاحب رحمتہ اللہ toobaa-elibrary.blogspot.com

. علیہ کا محرہ محصولدیا گیا مگر میں نے احتراماً اس محمرہ میں بیٹھنے سے معذرت کرلی اور ساتھ والے تحمر ہے میں تدریسی خدمات سر انجام دیتا ربا-) از حضرت علامه مولانا سيد شمس الحق صاحب افغاني نورالتد بعد ازاں آپ اکیڈمی علوم اسلامیہ کو نشہ میں صدر مدرس مقرر مونے جب اس اکرومی کو ۱۹۲۳ء میں جامعہ اسلامیہ بهاولیور میں تبدیل کیا گیا تو آپ بہاولپور تشریف لانے یہاں آپنے عرصہ تقریباً دس سال قرآن وحدیث کی خدمت کی اور چند کتابیں تصنیف بھی فرمائیں - یہاں آپ بیٹیت شیخ التفسیر مقرر ہوئے بعد میں رئیس الجامعہ بنائے گئے۔ جب آپ جامعہ اسلامیہ ہماولپور میں تشریف لائے تو شہر میں آپکی آمد کا چرجا شروع ہو گیا کہ اس وقت ہمارے شہر میں دنیا کے سب سے بڑے عالم تشریف لائے ہیں۔ لوگ آ بکی زیارت کیلئے بیتاب ہو گئے تو بعد نماز عسر تامغرب روزانہ آبیکے مکان پر لوگ یا بندی سے حاضر ہو جاتے کمرہ بالکل بھر جاتا۔ آپ لوگوں کو مذہبی و علمی باتیں سناتے اور لوگوں کے سوالات کے جوابت فرماتے۔ اسی طرح جامعہ اسلامیہ میں آیکے درس بیصناوی شریف کے اوقات میں طلباء کے علاوہ عوام الناس سے

تحمره بھرجاتا- ان حضرات میں علماء کرام - دا تسور انگریزی تعلیم یافتہ طبقه و معززین شهری اور بعض اوقات سر کاری دفاترول سے ت فیسران صاحبان اور دیگر ملازمین بھی حاضر ہوتے۔ علماء کرام کو تو حَضرت جي رحمته الله عليه اپنے ساتھ بٹھاتے باقی سب حضرات طلباء سے بیچے بیطتے (دیو بند میں بھی یہی طریقہ ہے) سابن وزیر تعلیم یسین وٹوصاحب بھی آئے اور طلباء سے پیچھے سھٹے - رفتہ رفتہ چرجا اتنا بڑھا کہ پورے شہر میں حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کی خدا داد علمی قابلیت کی باتیں ہونے لگیں۔ آیکے علوم و معارف سے عوام الناس کو فائدہ پہنچانے کیلئے حضرت مولانامفتی محمد صادق صاحب رحمته الله عليه- قاضي محمد عظيم الدين علوي صاحب رحمته الله عليه-سید عبدالرشید شاه صاحب و دیگر معرزین حضرات حضرت جی رحمته اللہ علیہ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور درس قر آن شریف شروع کرنے کی عرض کی جو آپ نے قبول فرمائی۔ (حضرت مولانامفتی محمد صادق صاحب رحمته الله علیه وه بزرگ

ہیں جنگی محنت اور کاوشوں سے محترم جناب الحاج نواب سر صادق محمد خال عباسی بنجم صاحب نوراللہ مرقدہ کی خواہش پر ۲۵جون ۱۹۲۵ء کو جامعہ عباسیہ جیسی عظیم دینی درسگاہ قیام میں آئی جو بعد toobaa-elibrary.blogspot.com میں جامعہ اسلامیہ اور حال اسلامیہ یونیورسٹی ہے۔ اور آپ ساولپور کے مشہور مقدمہ مرزائیت کے منتظم اعلیٰ بھی تھے)

فر میں درس مدرسہ فاروقیہ تجوید القرآن میں بیان کیا جاتا کیونکہ یہ مجد حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے گھر کے قریب تھی۔ اور بعد میں حکومت کی خواہش پر بہاولپور کی شاھی معجد میں درس بیان کیا جاتا جب حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے پہلادرس بیان فرما یا توایسا کیا جاتا جب حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے پہلادرس بیان فرما یا توایسا بیان تو پہلے کس نے سنا نہ تھا عجیب سماں تھا۔ ایسے معلوم ہوتا تھا کہ جیسے اللہ تعالیٰ کی رحمت برس رہی ہو جو عرصہ دس برس برستی رہی۔ تو پہلادرس سنتے ہی لوگوں نے گھروں کی کنڈیاں بجابجا کر کھا کہ لوگو آؤ مجد میں اللہ تعالیٰ کی رحمت برس رہی ہو جو عرصہ دس برس برسی میں اللہ تعالیٰ کی رحمت برس رہی ہو جو اس سے

حفرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے بیان کرنے کا طریقہ یہ تھا کہ پہلے قاری صاحب سورہ فاتحہ تلاوت کرتے اور فاتحہ کے بیان ختم مونیکے بعد سورہ بقرہ کا ایک رکوع تلاوت کرتے جے حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ وجد کی کیفیت میں سنتے ایسے محسوس ہوتا جیسے مصامین حضرت رحمتہ اللہ علیہ کے دل پر وارد ہور ہے ہیں۔ تلاوت کے بعد ہم کھنے والوں سے پوچھتے کیا بیان چل رہا تھا یا کیا مضمون چل رہا

فيصاب موجاؤ-

تھا؟ بس مم ابھی عرض کر ہی رہے ہوتے کہ آپ بلاتوقت اور بلاسو هے بیان شروع فرما دیتے۔ تو ہفتہ میں دو دن ہر جمعہ اور سر ا توار بعد از نماز صبح ایک گھنٹہ سے زائد بیان ہوتا۔ ہر آنیوالے درس میں نئی بات اور نیامسئلہ بیان فرماتے۔ شر کاء درس کافی متاثر ہوتے اور پھر آنیوا لے درس تک پورے شہر میں تقریباً ہر جگہ یہی چرچا ہوتا کہ حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے یوں فرما یا۔ اور بعض اوقات درس میں حضرت رحمتہ اللہ علیہ پر ورود کی کیفیت بھی یائی جاتی تھی۔ یعنی اس وقت معلوم ہوتا کہ یہ بات ا بھی قلب پروارد ہو کر زبان پر بیان ہورہی ہے۔ جس کا ذکر آپ رحمته الله عليه خود بھی بعض اوقات دوران درس فرماتے تھے۔ کہ یہ بات ابھی وارد ہوئی ہے ۔ تقریباً ہر مکتب فکر کا آدمی شریک ہوتا۔ اور مستورات بھی کافی تعداد میں یا بندی سے شریک ہوتی تھیں ( پرده کا انتظام تھا) بعد میں تولوگ ملتان ، رحیم یار خان ، ہماولنگروغیر<sup>د</sup> سے پابندی سے درس سننے اتے تھے۔ بریلوی حضرات اور تحجیہ شیعہ بھی درس میں شریک ہوتے تھے۔ بربلوی حضرات میں سے خصوصاً باہر کے بیر صاحبان کبھی کبھی تشریف لاتے تھے۔ تو یول آب رحمته الله عليه نے عرصه تقریباً دس سال میں سورة فاتحه مکمل اور

مورہ بقرہ کے جار رکوع کے درس بیان فرمانے - جو بحمد اللہ قلمبند ہیں۔ جبکی عام کتا بی بیا ترکی تقریباً پانچ سوصفحات کی آٹھ جلدیں بن ہیں۔ جبکی عام کتا بی بیا رکی تقریباً پانچ سوصفحات کی آٹھ جلدیں بن رہی ہیں۔

دو جلدیں سورہ فاتحہ کی۔ پہلی جلد میں تعوذ و تسمیہ کی تشریح
میں ۵۳ دروس ہیں اور جبکہ دوسری میں ۵۲ دروس ہیں اور اسی طرح
سورہ بقرہ کے صرف پہلے دور کوع کی دو جلدیں بن رہی ہیں۔ جشمیں
فی جلد ۱۹۹۹ ۱۹۹۹ دروس ہیں۔ یہ چار جلدیں تو کمپیوٹر پر کتا بت بھی ہو
چکی ہیں۔ باقی زیر کتا بت ہیں۔ چونکہ خرچہ بہت زیادہ ہے۔ میں
اتنی رقم کا کفیل نہیں بن سکتا تو مشورہ سے یہ طے کیا گیا کہ ایک
ایک جلد طبع ہو جب ایک فروخت ہوجائے تو پھر دوسری طبع کرائی
جائے اسی طرح کے بعد دیگرے یہ امانت مکمل طور پر لوگول تک
بہنج جائے۔

مرورق سے لیکر مکمل کتابت رمیس الخطاطین شیخ الکاملین

پیر طریقت حضرت سید انور حسین تفیس صاحب دامت بر کانتم کی ہے۔ کیونکہ ساری کتابت جنابوالہ کے خط کے تحمییوٹر سے کرائی گئی ہے۔ نیز میں یہ بیان کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ حضرت سد نفیس صاحب مد ظلهم نے ان کتا بول کی کتا بت سے لیکر طباعت۔ جلد بندی و فروخت کک اتنی کرم نوازی فرمائی ہے کہ میں بیان نھیں کر سکتا۔ نہایت شفقت اور مئر بانی سے رسمائی فرمائی اور میری سرالٹی سیدھی بات بعینہ اس انداز میں سنی جس طرح حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ برطی وسعت قلبی سے سنتے تھے۔ تو حضرت سید نفیس صاحب مد ظلهم کهیں پریس اور کهیں جلد بندی وغییر د والوں کو اپنی کتاب فرما کر ہدایات فرما رہے ہیں کہ اس کتاب میں کسی قسم کا نقص نہ رہے۔ مجھے تو یوں معلوم ہوتا ہے کہ ایک شیخ کی کتاب دوسرے شیخ طباعت کرارہے ہیں اور ہم تومفت کے (عبدالغی) چھپ گئے۔ بس بھائی یہ بزرگان دین کاروحانی تعلق ہے۔ حب خطبات افغانی رحمته الله علیه- طباعت مو کر آیکے سامنے پیش کی گئی تو آپ نے کتب خانہ والے صاحبان کو اسکی فروخت کے متعلق فرمایا تو آپ کے ایک قریبی متعلقین میں سے آیک کتب خانہ والے صاحب میرے برخور داروں کو صرف اتناکہہ بيني كمبيثے خطبات اتنی فروخت نصیں ہوتیں۔ بن اس پر حضرت سید نفیس صاحب مد ظلهم نے ایک جما

فرما یا جواینی نفاست کی بنا پر آب ِ زر سے لکھنے کے قابل ہے۔ (کہ میاں یہ وہ خطبات تھیں جن کا آپ ذکر کررہے ہیں۔ یہ اس شخص کے خطبات ہیں جن پر سے آیکے علماء کرام مطالعہ کر کے آگے بیان کریں گے) اس جملے سے ہماری ساری تھاوٹ اتر کئی۔ خدا تعالیٰ حفرت سید نفیس صاحب دامت بر کامتهم کوسلامت رکھے۔ آئین یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ ایک بزرگ نے کسی دو مسر ہے شہر سے ایک خواب تریر کر کے حضرت افغانی رحمتہ اللہ علیہ کیخدمت میں بھیجا۔ یہ بزرگ غالباً حضرت مدنی نور اللہ مرقدہ کے خلیفہ تھے تو حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے دوران درس یوں فرمایا کہ خواب نصیں بتلاتا اسکی تعبیر بتلادیتا ہوں۔ فرما یا یہ درس اللہ تعالیٰ کو مقبول ہے تو درس کے اختتام پر جو شخص جائز دعا مائے گا اللہ رب العزة قبول فرماویں گے۔ تو اللہ تعالیٰ کے فصل و کرم سے ایسے ہی تو میری گزارش یہ ہے کہ آپ حضرات اس کتاب کو

تومیری کزارش یہ ہے کہ آپ حضرات اس کتاب کو روزانہ منزل کے طور پر پابندی سے پڑھیں ایک تو علمی ذخیرہ بڑھے گا دوسرا تزکیہ قلب ہو گا۔ اور بھر روزانہ اختتام پر جائز دعا مائلیں انشاء اللہ العزیز فیصیاب ہو گئے۔ کیونکہ بزرگوں کے ذبان اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتے ہیں جو ہر وقت قائم رہتے ہیں۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

بہاولیور سے تشریف لیجانے کے بعد مردان کے نوا بصاحب کی خواہش پر ان کے مدرسہ میں صدر المدرسین کے عدہ پر تحصر علم کیا بعد ازاں بڑھائے اور تحروری کیوم سے ب عهده چھوڑ دیا اور منتقل گھرپر سکو نت اختیار کرلی۔ اسى دوران شاه خالد صاحب رحمته الله عليه خادم الرمين شریفین نے عالم اسلام کے چیدہ چیدہ علماء کرام سے جن میں مولانا مودودی صاحب رحمته الله علیہ بھی تھے غالباً بلاسود بینکاری نظام دريافت فرمايا- توشاه خالد صاحب رحمته الله عليه كو حضرت جي رحمته الله عليه كا نظام بسند آيا- سنا گيا تها كمرا نهول نے ايك بينك بلاسود نظام قائم کیا ہے جو کامیاب جا رہا ہے۔ تو اس واقعہ کی بناء پر شاہ خالد صاحب رحمته الله عليه نے آيكومدينه يونيورسٹي ميں تعليم ديے کی دعوت دی جو آپ رحمتہ اللہ علیہ نے بڑھا بے اور کبرسنی کیوم سے معذرت کرلی۔ اور ساتھ ہی شاہ خالد صاحب رحمتہ اللہ علیہ نے ا کیک لاکھ (ریال) یا رویے کا ڈرافٹ بصورت بدیہ سعودیہ کے سفیر ساحب کے ہاتھ بھیجا جے حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے ذرا سخت لبح میں یہ فرما کر لینے سے انکار کر دیا کہ شاہ خالد صاحب رحمتہ اللہ علیہ سے کہو کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا دین پیسوں سے خرید نا جاہتے ہیں ؟ ورافط وابس جانيك بعد شاه فالد صاحب رحمته الله عليه ك

- Lington State of Englanding

دوبارہ سفیر صاحب کو بھیجا کہ ہمیں آپکی طبیعت کا پتہ نہیں تھااں فعل سے آپکو جو قلبی تکلیف ہوئی ہے میں اس سے معذرت خواہ

مول-

یہ ہے شمسِ حق جے غروب نہیں۔ کیونکہ یہ روحانی شمس ہے اور روح حیات ہے۔ جو بعد از قیامت جنت میں ابدالاباد طلوع رہیگا۔

اس بارے میں حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ نے مکان پر قرآن شریف کے فصائل بیان کرتے ہوئے یوں فرمایا۔ کہ جس شخص کو جتنا حصہ قرآن شریف کا حفظ ہوگا وہ پڑھتا چلا جائیگا اور جنت میں سیڑھیاں چڑھتا چلا جائیگا۔ جمال اس کی تلاوت ختم ہوگی وہ اس کا مقام ہوگا۔ اور جے ترجمہ آتا ہوگا وہ تلاوت ختم ہونے والے مقام سے ترجمہ شروع کردیگا اور سیڑھیاں چڑھتا چلا جائیگا جمال اس کا ترجمہ ختم ہوگا وہ اس کا مقام ہوگا۔ اور جس شخص کو معانی کے ساتھ تفسیر آتی ہوگی وہ وہ اس کا مقام ہوگا۔ کیا اس صورت میں یہ شمل تفسیر ختم ہوگی وہ اس کا مقام ہوگا۔ کیا اس صورت میں یہ شمل حق طاز عبد علی ہوگی۔

حق طلوع نہ رہیگا؟

الندرب العزة سمارے حضرت جی علامہ سید شمس الحق افغانی

نورالتٰد مرقدہ کو اپنی خاص رحمتوں سے نوازے اور ہم سب متعلقین

موان کے روحانی فیض سے فیصیاب فریا ئے۔اللہم آئیں۔

toobaa-elibrary blogspot come

یہ ذکر کرنا بھی ضروری سمجمتا ہوں کہ تین بزرگ جواس وقت
اللہ تعالیٰ کو بیارے ہو چکے ہیں۔ ڈاکٹر جمیل الرحمان صاحب رحمتہ
اللہ علیہ، ڈاکٹر محمد نیاز صاحب رحمتہ اللہ علیہ، منثی محمد حن صاحب
رحمتہ اللہ علیہ چختائی یہ تینوں حضرات صاحبان مشرع اور منتقی پر بین
گار تھے بڑی پابندی سے دروی قلمبند کرتے تھے اور مکان پر بھی
پابندی سے حاضر ہوتے تھے۔ جو دروی میرے پاس قلمبند نہیں
پابندی سے حاضر ہوتے تھے۔ جو دروی میرے پاس قلمبند نہیں
بردگوں کو اپنی خاص رحمت سے نوازے اور یہ ان کیلئے صدقہ جاریہ
بردگوں کو اپنی خاص رحمت سے نوازے اور یہ ان کیلئے صدقہ جاریہ
بنے۔ آمین۔
واللہ براج

م من میں اینے والدین رحمتہ اللہ علیہ کا ذکر کرتا ہول جئی محنت و کاوش سے اور جنگی دعاؤل کی وجہ سے اللہ تعالی نے مجھ ولي نالائق سے يه على خدمت لى- ميرے والد صاحب حضرت مولانا ممد علی صاحب رحمته الله علیه نے ابتدائی تعلیم چشتیاں فنريف مين خانقاه حضرت خواجه نور محمد صاحيب رحمته الندعليه مهاروی پر (غالباً ۱۹۱۱ میں) حضرت مولانا عبدالرحیم صاحب رحمته الله عليہ سے حاصل كى بعد ازال ديو بند اور سمار نبور كى عظيم درسگاہوں میں تعلیم حاصل کی۔ آپ اپنی تعلیم اور بیعت کے سلسلہ ر کو اخفاء میں رکھتے تھے (شاید شنخ العصر حضرت سمچیما نور شاہصاحب كشميرى وحمته النسسكيثا الدورية hele ميد hele المعصورة المعرون وحمته المعروبة المعروبة المعروبة المعروبة المعروبة

ک شامی مجد بهاولپور میں قرآن و حدیث کا درس دیا تھا۔ آلکہ جامعہ عباسیہ بہاولپور میں شیخ التفسیر کا عہدہ بیش کیا گیا گر آپ نے حکومت کی ملازمت سے اٹھار کر دیا۔ یونانی ادویات کی معمولی س د کان پر گزر بسر تما- د کان اور گھر پر محجد طالبعلم کتابیں پڑھنے آتے تھے۔ آپ سراسی زبان میں نہایت اصلامی انداز میں قرآن وحدیث کا درس بیان فرماتے تھے۔ جب مولانا تمیز الدین رحمتہ اللہ علیہ سپیکر مشرقی یا کستان کوہا ولیور میں تشریف لائے توانموں نے درس کے بعد کہا مولانا! آپ اردو میں درس کیوں نہیں دیے؟ حضرت والد صاحب رحمته الله عليه نے فرما يا- مولانا، جهال رہنا ہو گا وہاں کی زبان اینانا ہو گی۔ (اس جملے میں گھرائی ہے) قیام پاکستان کے بعد مولانا حبیب الرحمل لدهیانوی صاحب رحمت الله علیہ تشریف لائے انہوں نے درس سنا تو بہت متاثر ہوئے۔ جب بعداز فراغت درس حضرت والد صاحب رحمته الند عليه كو دكان بر دیکھا تو فرمایا کہ ان جیسے حضرات کو دکان پر نمیں بیٹمنا واہم بلکہ کوئی کام کرنا جاہئے۔ آپ مجھے ہر بزرگ اور سر عالم کی خدمت میں لیجایا کرتے تھے۔ ان کے پوچھنے پر فرماتے یہ آپ کا خلام القاف ہے۔ حضرت مولانا محمد ادریس صاحب کا ندھیاوی صاحب ساحت الله عليه نے مجھے ايك روبيہ عنايت فرمايا كه والد صاحب نے كها كه

ایک بزرگ عالم دین نے عطاکیا ہے اس کے چنے لیکر مجھے کھلائے کہ شاید اسکی برکت سے علم نصیب ہو۔ اسی طرح مختصر کرتے ہوئے جفرت شیخ الاسلام علامہ شبیر احمد صاحب عثمانی نور اللہ مودہ کا جنازہ بھی بخوبی یاد ہے۔ اس وقت میری عمر کوئی جاریا بانچ مال بنتی تھی۔

حضرت والدصاحب رحمته الله عليه في ١٢١ إبريل ١٩٢١ مين وفات پائى- جنازه كى نماز حضرت مولانامفتى واحد بخش صاحب رحمته الله عليه (احمد پور شرقيه) والول في پرهائى يه حضرت تما نوى رحمته الله عليه كے خليفه تھے- مثالی جنازه موا تما- آپ كا مزار قبر حتال حضرت لموك شاہصاحب رحمته الله عليه ميں ہے-

میری والدہ صاحبہ مرحومہ ایک علمی گھرانہ میں بیدا ہوئی۔
انھیں قرآن باک حفظ تھا۔ نظم مکمل پڑھی اور پڑھا سکتی تھیں۔ عربی
کی تعلیم کافیہ تک تھی ہروقت علمی گفتگو ہوتی۔ حضرت شیخ سعدی
رحمتہ اللہ علیہ کے اشعار اور رباعیاں و حکایتیں موقعہ پر سناتیں۔
میرے نانا بزرگوار حضرت مولانا اللہ وسایا صاحب رحمتہ اللہ علیہ
(الم النحو) کہلاتے تھے۔ آپ حضرت مولانا سلطان محمودصاحب
مظفر گڑھ والوں کے شاگرد تھے جو حضرت مولانا مرید غوث رحمتہ اللہ

علیہ کے شاگرد تھے۔ حضرت مولانا مرید غوث صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے بھی اساد حضرت خواجہ اللہ بخش صاحب تو نبوی رحمۃ اللہ علیہ کھی اساد تھے۔ میرے ناناصاحب رحمۃ اللہ علیہ بھی انہی خواجه صاحب دست بیعت تھے۔ میری والدہ صاحبہ مرحومہ اور قاضی احبان احمہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ شجاع آبادی (خطیب پاکتان نے) کافیہ تک حضرت نانا صاحب مولانا اللہ وسایا صاحب سے اکٹھ تعلیم حاصل حضرت نانا صاحب مولانا اللہ وسایا صاحب سے اکٹھ تعلیم حاصل کی۔ قاضی صاحب رحمۃ اللہ علیہ خصوصی مواقع برسمہارے ہاں تشریف لایا کرتے تھے اور میری والدہ صاحبہ کو بہن بول کر پکارا کرتے تھے۔

آپ گھریلو کام بھی سارا خود کرتیں اور ساتھ صحت کے عالم میں تقریباً • ۲-تیس بچیال ہر وقت آپکے یاس قرآن پڑھتیں اور بعض فارسی نظم بھی پڑھتیں تھیں۔ دکان کیلئے یونانی مرکبات و عرقیات و مشروبات بھی تیار کرتی تھیں۔ ہیں نے بھی مرکبات کا کام اپنی والدہ صاحبہ رحمتہ اللہ علیا سے سیکھا ہے۔ اور گھر کا کت خانہ بڑی محبت اور محمت اللہ علیا سے صاف کیا کرتی تھیں۔

ان تمام امور کے علاوہ رمصنان شریفت میں روزہ کی عالت

ملیں روزانہ ۲۱ پارے منزل تلاوت فرماتی تصیں اور میرے والد toobaa-elibrary.blogspot.com بزر گوار رحمتہ اللہ علیہ جونکہ حافظ نہیں تھے۔ تو رمصنان شریف میں آپکی روزانہ ۱۵ پارے منزل ہوا کرتی تھی۔

ميري والده صاحبه رحمته الله علي**ا** كي حضرت افغا في رحتمه الله علیہ سے دوسری بیعت تھی۔ حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے گھر کیلئے گوشت اور دودھ وغیرہ کی خرید کی خدمت میرے سیرد تھی۔ تو والدہ صاحبہ رحمتہ اللہ علیا نے گوشت کیلئے پلیٹیں اور دودھ کیلئے گ بنے نیا خرید کررکھا ہوا تھا۔ ہمیں ان کے استعمال کی اجازت نہیں تھی فرما تی تھیں کہ حضرت جی رحمتہ الٹد عدیہ متقی و پرمیز گار شخصیت ہیں تہیں ان کے برتن استعمال کرنے کی اجازت نہیں۔ وہ بلیشیں اور مگ تو خود دھویا کرتی تصیں اور باقی برتن پڑھنے والی بچیاں دھویا کرتی تھیں۔ میں روزانہ وقت مقرر پررف کایی سے اصل کایی پر حضرت جی رحمتہ اللہ علیہ کے دروس نقل کرتا تا تو آب میرے کمریے میں کئی بار تشریف لاتیں کہ تم یہ کام کرتے ہو مجھے ازحد خوشی ہوتی ہے۔ اور جب کبھی کسی کام کیوجہ سے نانہ ہوجاتا تو افسوس کی کیفیت میں فرماتیں کہ تم نے آج درس ناخہ کر دیا- اور جب لبھی ہفتہ عشرہ مرض کی وجہ سے درس لکھنا بند ہوجاتا تو یول فراتیں کہ یا اللہ میرے بیٹے کو شفاء دے میں اسے درس لکھتا دیکھوں۔ اور آپ اکثر فرما یا کرتی تصیں کہ عبدالغنی، اللہ تعالیٰ نے حضرت افغانی صاحب رجمته الله علیه کو سمارے لئے بہاولپور بھیجا تھا

اگر حضرت رحمته الله علیه تشریف نه لات توتم گدھے ہوئے۔ اور آپ صفرت جی رحمته الله علیه کا درس سننے جاتیں تو فرماتی تعیں که حضرت رحمته الله علیه ایسے معلوم ہوئے ہیں جیسے جبرائیل علیہ السلام زمین پراتر آئے ہوں۔
السلام زمین پراتر آئے ہوں۔
السلام زمین پراتر آئے ہوں۔
السلام زمین الله علیہ کو صبح تقریباً ۹ بیج فرماتی ہیں کہ دنیا میں اس میں اللہ علمہ کردہ دی

اس سے اچھا کام اور کوئی نہیں کہ حضرت رحمتہ اللہ علیہ کے دروی کی طباعت ہو جائے۔ میں نے عرض کی کہ اتنی رقم اپنے ہاں کهاں۔ تو تھوڑی سی رقم دیکر فرمایا مسودہ اٹھاؤ اور کا تب صاحب کو دے آو اللہ تعالی کارساز ہے۔ میں مسودہ اور رقم لیکر کا تب ساحب کودے آیا اس دن آپ نے مغرب کی نماز کی ادا نیگی کیلئے مصلے پر قدم رکھا اور اللہ تعالیٰ کا بلاوا آگیا۔ ادحر آذانیں ہورہی تصیں اور ادھر میری والدہ صاحبہ اللہ کو پیاری ہورہی تھیں۔ ہم دو نوں ہاتی میں اور بڑے بھائی حافظ علامہ عبدالجلیل صاحب والدہ صاحبہ رحمتہ اللہ علیہا کو بقیہ سانسوں کیسا تھ اللہ کو سیرد کر کے معجد چلے گئے واپس لوٹے تو آپ کی وفات مو چکی تھی۔ اناللہ و انا الیہ راجعون- یہ میرے والدین رحمتہ اللہ علیما کی محنت و کاوش اور دعاء کا نتیجہ ہے کہ مجھ جیسے نالائن کے توسط سے اتنے بڑے شیخ کے علوم آپ تک

حضرت افغا فی رحمتہ الٹد علیہ اکثر فرما یا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ toobaa-elibrary.blogsp<u>ot</u>

جب كام لينے پر آتا ہے تو علم كاكام جابل سے اور نيكى كاكام برے سے لیتا ہے۔ میں بھی اسی مقولہ عالیہ کا مصداق مول۔ اللہ تعالیٰ ميرے حضرت جي رحمتہ اللہ عليہ اور ميرے والدين رحمتہ اللہ عليهما کوغریق رحمت فرماوے اور انہیں جنت میں مقام عظیم عطا فرماوے اوریہ کتابیں ان کے لئے صدقہ جاریہ فرماوے۔اللهم آمین۔ نوط: - قارئین کرام کی خدمت میں التماس ہے کہ مجھے اپنی کم علمی و کم فہی کا پورا احساس ہے۔ تواملاء اور ترتیب میں یا دیگر کوئی غلطی اور کوتاہی نظر آئے تو وہ اس ناچیز کی تھم علمی پر محمول کیجائے اور اس کی نشاندہی کر کے اطلاع دیجائے تا کہ دوسرے ایڈیشن میں اس کی تصمیح کردیجائے۔ نیرابل علم کی تعمیری تنقید کو به صد شکریه قبول کیا جائے

> احفر: عبدالغنی عفاالله عنه

سے اعوذ باللہ کی تفسیر شروع موں ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔ فَاذاً قراَتُ القُرانُ فَاستَعِدُ بِاللَّهُ مِنَ الشَّيطُنِ الرَّجْيمُ - جب تو قرآن پڑھے شیطان مردود سے پناہ ہانگا کرے۔ اس لیے قرآن یاک کی تلاوت کرنے. سے پہلے اعوذ باللہ پڑھنا حکم خداوندی ہے۔ اور منون امر ہے نماز میں بھی اس کا عمل ہے۔ سجانک اللهم سے سے اعوذ باللہ پھر بسم اللہ اور پھر سورہ فاتحہ ننسریف پڑھی جاتی ہے۔ اسی لیے قرآن پاک کا آغاز بھی اعوذ بالٹد سے کیا۔ اگرچہ اعوذ بالٹد قرآن شریف میں لکھی ہوئی نہیں ہے لیکن حیونکہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے اور منون طریقہ بھی ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ سب سے پہلے اعوذ باللہ کی تفسیر کی جائے۔ سوال ہوتا ہے کہ اعوذ باللہ کولکھا

لیول نہیں گیا۔ حالانکہ اس کے پڑھنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اس میں

یا حکمت یا راز ہے کہ اس کا پڑھنا توالٹد تعالیٰ کا مقصود ہے اور لکھا

نہیں۔ گویا **ا** مور ہے مکتوب نہیں، اگر اس کولکھا جاتا تو اس کا اصل

مقام سم الله سے پہلے ہوتا۔ یہ تحقیق بھی آجاتی ہے اعوذ باللہ کا مقصد ضرر سے بچانا ہے۔ اور بھم اللہ کا مقصد فائدہ حاصل کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا قانون اور قاعدہ یہ ہے کہ ضرر سے بچنا فائدہ حاصل کے نے سے زیادہ اہم اور ضروری ہے مثلاً ایک آدمی کیرا سیے ایک گاہک اس کے پاس کپڑا خرید نے کے لئے آتا ہے اگراہے مطلوبہ کپڑا دیدے تواسے یقیناً پانچ دس یا بیس روپے کا نفع ہوگا۔ لیکن عین اسی وقت اے ایک آدمی آ کر کھتا ہے کہ تمہارے مکان کو آگ لگ گئی ہے اب آگ کو بجھانا نہایت ضروری ہے۔ فائدہ کی مگر ہے ضرر سے بینے سے یا ضرر کی مدافعت کے ساتھ۔ گاہک کوچھوڑ كر أكر سے مكان كو بچانے كى كوشش كرمے گا- فائدہ كى كمائى اتنى مقصود نہیں جتنا ضرر سے بچانا مقصود اور مطلوب ہے۔ اعوذ بالنداگر پہلے لکھا جائے توایسی مقدس اور یا کیزہ اللہ کی کلام کا شروع شیطان کے نام سے ہو موزوں نہیں۔ اس لئے یاک مقدس کتاب کا آغاز پاک اور مقدس نام سم الله سے آغاز ہے۔ اس کے حکم تو موار بان سے کہ دو لیکن قرآن کا جزو نہیں بنایا گیا۔ یاک کتاب کا آغار پا<sup>ک</sup> چیز سے ہونا چاہیے مختصراً اعوذ بالند من الشیطن الرجیم میں تین چار لفظ ایسے ہیں جنگی پہلے تشریح ہونی جاہیے۔ تعوّد۔ تَگوّد اعود اور اَلُوذُ بالمقابل الفاظ ہیں۔ اعوذ کے معنی کسی ضرر سے بینا اور اور آگوڈ کے معنی فائدہ کی امید رکھنا۔ اعوذ کسی خطر ناک موڑی یا مہلک چیز سے

بي كين استعمال موتا ہے- الله- يهال الله سے مرادوہ ذات ہے ج میں تمام کمالات ہوں اور جملہ عیوب اور نقصانات سے یاک ہو۔ عاجزی اور نقصان نے پاک- کوئی عیب نہ ہو تمام کمالات موجود ہوں۔ نیز اس کی ذات یاک تھلی ہو۔ ایسا خوبصورت اور باقاعدہ جان بغیر جامع الکمالات ذات کے کیے وجود میں آسکتا ہے؟ حضرت الم غزالي احياء العلوم ميں فرماتے بيس الله تعالىٰ كى ذات نفس بدیری ہے۔ اس کی ذات محتاج ولیل نہیں ہے جیسے رتن کاموجود ہونا دلیل ہے کہار کے ہونے کی-موٹر کاموجود ہونا دلیل ہے موٹر ساز کی۔ اسی طرح سائیکل دلیل ہے، سائیکل ساز ہونے کی۔ گویا ہر صنعت ایسے صانع پر دلالت کرتی ہے۔ تویہ جان الله تعالیٰ کی صناعی اور خالقیت کی روشن اور واضح دلیل ہے-جان موجود ہے تو اللہ کی ذات اس کی صانع ضرور موجود ہے۔ اس كى ذات اقدس مين تمام كمالات موجود اور تمام عيوب اور نقصان سے پاک-اس کی ذات کا موجود مونا اتنا واضح اور کھلا ہے کہ اتنا دن کامونا نہیں ہے۔ اس کی ذات عقلوں کی پرواز سے بالاتر ہے اتنا پومثیرہ بھی ہے۔اکبرالہ آبادی کیوں خدائے پاک میں بحثوں کی اتنی دھوم ہے ہت میں شبر نہیں چیت نامعلوم ہے

ہے ضرور مگریہ معلوم نہیں کیسا ہے اور کیا ہے۔ ہمارے toobaa-elibrary.blogspot.com

اپنے اندر جان موجود ہے۔اس کے متعلق سمیں معلوم نہیر کم کیا چر ہے امریکہ جوسب سے زیادہ سائنس دان اور ترقی یافتہ ملک ہے۔ خلاء کی پرواز تک میں ماہر ہے۔ چاند پر پہنچنے کی سوچ رہا ہے۔وی بھی نہیں بتا سکتا کہ جان یا روح کیا چیز ہے۔ شیطان- شیطان ایک لفظ ہے۔ جس کا مفہوم علم الاشتقاق کے قانون کے لحاظ سے شیطرا - ش، ی، ط، ن کے معنی ہے بعد یا دوری تمام بطائیوں اور نیکی سے دوری - بعد عن البنت اور بعد عن الملا الأعلی، کے لئے لفظ شیطن ہے۔ شیطنت کے معنی ہیں عصہ سے جلنا انسان کے لئے شیطان اتنا خطرناک ہے اور دشمن ہے کہ اسے اس قدر غصہ ہے کہ قریب ہے غصہ سے جل جائے۔ مُثاطِّ الرَّجل إِذَا حَتَرَقُ غُصْباً، غصہ سے جلنے کو شیطان ہونا کہتے ہیں۔ ابوعبیدہ جولغت عربی کے امام ہیں۔ اعوذ بالله من الشيطنُ الرجيم، ہے ايک خاص شيطان مراد ليتے ہيں۔ جو حضرت آدم علیہ السلام کو سجدہ سے انکاری ہوا۔ واکشیطن مُطلق علی كلّ مُفْيدٍ منُ الجنّ وُ الأنسِ وُ الحَيوانِ، اور عام اصطلاح ميں شيطان كا اطلاق سر شریر مفید پر موتا ہے۔ خواہ وہ جن مویا انسان یا حیوان-حیوا نوں میں سانپ بچھووغیرہ پر اطلاق ہوتا ہے۔ اس ایک شیطان پر بند نہیں ایسے بھی کہا جاتا ہے۔ خود قرآن یاک کی اصطلاح میں بھی إنّ الشيُطينُ ليُوحُونِ الى أولياءِ هم، اور- شياطينُ الانسِ وُ الْجِنِّ، فرايا ہے پھر فرمایا، طلعُها کافتر رؤ من الشلطين- تھمور کے خوشے کی

پدشکلی کو شیطان کے سر سے تشبیہ دیگئی ہے۔ وہال شیطان سے مرادیانپ کاسر ہے۔ ابوعبیدہ نے صحیح فرمایا کہ ہر شریرانسان مفید انسان شیطان کھلاتا ہے۔ موذی جا نور کا شنے والا کتا۔ سانپ، بچو سب شیطان کہلاتے ہیں۔ مہر رجیم رجام بھر کا نام ہے۔ بھتروں سے مارنے کورجم کہتے ہیں۔ رجیم ہروہ شخص جو پتھروں سے مارنے کے قابل ہویا مردود مو- رجيم كامعني بتھراؤ كيا موا- شيطان كوملاء الاعلے سے بتھراؤ مُوتاً ہے۔ فاتبعہ شھام تُأقِبُ لا يسمُعونَ الى الملاءِ الأعلى مادى دنيا كو شیطن کے وجود میں شک ہے اس کی موجود گی۔ اس کی خصوصیات یر بیٹ اگے جل کر آئے گی۔ اس کی اہمیت، اس سے بیاؤ کے لئے سب سے پہلے اعوذ باللہ پڑھنا شیطان کے وجود میں حکمت الٰہی ہے۔ جس کا جب ذکر سر گودھا میں کیا گیا تو تعلیم یافتہ یا با لفاظ دیگر مغرب زدہ طبقہ ایسا قائل ہوا کہ تھنے لگا کہ ہم ہوں نہ ہوں شیطان کا وجود بڑا ضروری ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ہر کام خیر ہے۔ لیکن نادا نوں کو شر نظر آتا ہے شیطان کے وجود کے سلیلے میں سائنس اور سائنسدان بہک گئے ہیں۔ دنیا میں ان کا تعلق مادیات سے ہے۔ مذہب کے متعلق ہم کھر سکتے ہیں کوہنیں جانتے۔ بچاس سے زیادہ فلفی دنیا کے مشہور ایسے ہیں جن کے دستخط (مولانا افغانی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے تھے میرے یاس موجود ہیں۔ جو اس امر کا اعتراف

کرتے ہیں کہ ہم مذہب کے متعلق نہیں جانتے اس لئے شیطان کے وجود سے لاعلمی ایک چیز ہے۔ اور یہ ثابت کرنا یا دعویٰ کرنا کہ اس كا وجود نهيس ہے۔ عليحده بات - ب- سائنس دان اور فلاسفر پر توكيتے ہیں کہ اس کے متعلق ہم نہیں جانتے۔ لیکن یہ نہیں کہ سکتے یا دعویٰ نہیں کرسکتے کہ اس کا نہ ہونا تحقیق سے ثابت ہے۔اس طرح مذہبی امور میں اللہ تعالیٰ کی ذات اقدس کے متعلق ، فرشتوں کے متعلق، روح کے متعلق، دوزخ اور جنت کے متعلق عقائد کیا ہیں۔ یہ تمام روحانیات سائنس کے مشینی تجربات میں نہیں ہسکتے۔ کیونکہ مبر ایک چیز کے لئے ایک دائرہ کار ہے۔ سائنس دانوں کا بھی ایک دائرہ کار ہے۔ جو چیزیں مادی ہیں۔ ان کی مثینی تجربات کے دائرہ یا زومیں آ جاتی ہیں۔ تو وہ ان کے متعلق تصور علی بہت معلومات بہم پہنچا سکتے ہیں۔ لیکن جو چیزیں ان کے دائرہ تجربات سے بیرون بیں ان کے متعلق وہ کوئی معلومات فراہم نہیں کرسکتے۔ لیکن یہ بھی دعویٰ نہیں کرسکتے کہ ہم اپنی ناقص تحقیقات سے ان کا عدم وجود ٹابت کر چکے ہیں یا کرسکتے ہیں۔ مثال کے طور پر مجلی کا دائرہ یانی ہے خشکی پر نہیں جل سکتی۔ اور گوہ کا دائرہ خشکی ہے یا فی میں نہیں تیر سکتی۔ مخلوقات کے لیے بھی اللہ تعالیٰ نے ان کی جولانی اور حرکتوں - کے مراکز مقرر فرما دیئے ہیں۔ سائنس اور علی تحقیقات کا دائرہ دنیا اور اس کی چیزیں جو کثیف ہیں۔ لیکن todspot.com کا انگری کا انگری

ماری اور روحانی چیزیں جو کثیف، مادی نہیں ہیں ان کا دائرہ عمل و علم اور تجس اور تحقیقات سے ایسے باہر ہے جیسے مجھلی کے لے خشکی اور گوہ کے لیے یانی-مثال، زبان سے چکھا جاتا ہے سنا نہیں جاتا، کان سے سن سکتے ہیں چکھ نہیں سکتے۔ آنکھ سے سنا نہیں عاسکتا دیکھا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہرایک چیز پریا بندیاں عائد کی ہیں۔ دائرہ فکر انسانی مادیات تک محدود ہے۔ روحانیات خدا تعالیٰ نے اپنے اور اپنے بیغمبرول کے لئے مخصوص فرما دیتے ہیں۔ ڈارون کی تھیوری جس کو پہلے بہت سراہا جاتا تھا۔ اب اس پر مذاق اڑایا جاتا ہے یہ انسانی تخیلات کی حقیقت ہے۔ عبادت کے متعلق پہلے میر نظریہ تھا کہ شروع شروع میں انسان بندوں کی عبادت کرتے تھے اور پھر بعد میں خدا کی عبادت شروع کی یہ بھی غلط ثابت ہو گیا ہے۔ قدیم ننج صحف اسمانی تورات، زبور، الجیل میں اور سب انبیاء علیهم السلام شروع سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لئے تبلیغ کے اور تعلیم دیتے رہے ہیں۔ مذہب کے کیا کہنے ہیں۔ پھریہال ایک مرزانیوں کا مقدمہ ہوا تھا اس میں حنسرت مولانا سید انور شاہ رحمتہ اللہ علیہ پیش مونے تھے۔ جس کا حج محمد اکبر مرحوم تھا۔ انہوں نے لکھا ہے حضرت شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ سے کسی نے پوچھا کہ حضرت ایمان جس کی قیمت جنت ہے اور جنت وہ جس کے متعلق حصور صلی اللہ علیہ وسلم نے قرمایا کہ لیکوضع سوط خیر من

الدّنیاَ وَمافِیُها، ایک جابکُ کے برا بر جگہ بہشت میں دنیا و مافیها ہے بہتر ہے۔ ایمان ایسی کیا چیز ہے ؟ حضرت شاہ صاحب علمہ الرحمة کا جواب اس بارہے میں بہت تسلی بخش ہے۔ فرمایا کہ ایمان اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتبار پر بات ما ننا۔ امنت بالند ----- ورسله- عقل اور آنکھ کے اعتبار یوا بوجل بھی مانتا تھا عقل کے ذریعہ تو کا فر بھی مانتے تھے۔ عقل و حواس کے ذریعے سے ماننے کی اللہ کے نزدیک کورمی برابر بھی قیمت نہیں اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے کہنے پر ماننا بڑی قیمتی چیز ہے۔ جیسے خضرت ا بابکرصدیق رضی الله عنه نے مانا۔ ا بوجل نے آپ کوجا کر مجا کہ لو تہارے دوست نے ایک عجیب اور ناممکن بات کھی ہے-کہ رات کے تھوڑے جھے میں بیت المقدس اور اسکے بعد آسمانوں جنت اور دوزخ کی سیر کی ہے تو آپ نے فرمایا تھے اس بات کا یقین ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا فرمایا ہے اس نے کہا "ہاں میں نے خود ان کی زبانی سنا ہے" تو حضرت صدیق میں ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بالکل سیج اور صحیح فرمایا ہے۔ دیدہ آنکھ سے دیکھنے والی، سائنس کے دائرہ میں آنے والی، ناديد و الله عقل دونول المراق الم الله تعالى دونول الله تعالى دونول المراقة الم الله تعالى دونول

دیدہ، نادیدہ کوجانتا ہے۔ سائنس دان صراول الذکر سے تحیصہ تصور اسا مانتے ہیں۔ اور جو نہیں جانتے وہ بہت ہے۔ اللہ تعالیٰ عالم الغیب و . الثهادة ہے دماغ کے اثرات لکھے قلب کے متعلق تحیصہ نہیں جانتے۔ ایک تو گوشت کا لوتھڑا جو بائیں جانب پستان کے نیچے ہے۔ اس کے علاوہ ایک نور ہے۔ جس سے علم اور یقین کی شعاعیں تکلتی ہیں۔ وہ دل سے پھوٹتی ہیں۔ ہمارے علاقہ مالا کنڈ میں بجلی ساز مشین ہے۔ فرنٹیئر کے علاقہ میں وہاں سے بجلی دور دور تک پھیلا دی گئی ہے۔ بہلی کے بلب یا قمقموں کو دیکھنے والا اگریہ کھے کہ اصل چیز بلی خود وہی بلب یا قمقے ہیں تو غلط ہے۔ اصل چیز تو مشین ہے بھی از جو مالا کنٹر میں ہے، اگر وہ بند ہو جائے تو مقے خود بخود بند ہو جائیں۔ اسی طرخ ادراک علوم ومعازف بھی بجلی ہے۔ قرآن پاک کو نور کہا گیا ہے۔ مشین اس کی قلب ہے، اس مشین سے مختلف بلب یا مقمے روشن ہوتے ہیں۔ ایک بلب دماغ ہے اور ایک قلب ہے، ایک آنکھ ہے ایک کان ہے ایک جس کا احساس اسی سے سارے بدن میں ہے مشین کام کرنے تو بلبوں میں روشنیاں نظر و تی ہیں اگر آدمی مرجائے اور جان نکل جائے تو ختم نہ دماغ کام کے نہ آئکھ نہ کان، نہ دوسرے اعصاء سب بے کار- بڑا ماہر سیاست، بڑا سائنس دان بس روح نکلاسارا کارخانه اجڑ گیا- معلوم ہوا اصلی راز غیبی چیزوں میں سے جو نظر نہیں اتیں جان ہے۔ آئندہ

قرآن کے مقاصد و مطالب سمجھنے کے لئے آسانی مہو- شیطان جو نظر نہیں آتا۔ اس لئے بحث ہے کہ ہے یا نہیں ؟ مادیات کے علوم والے کہتے ہیں کہ نہیں ہے۔ سائنسدا نول نے یہ سخت بےانصافی کی ہے جب سے انسانی تاریخ چلی ہے جب سے شیطان کا وجود مسلم ہے۔ پرانے اس کا ذکر کرتے ہیں۔ عہد قدیم کی بڑی کتاب الجیل و تورات جس پر عیسائیوں اور یہودیوں کا عمل رہا ہے - اور ہے باب صفر تکوین میں آدم علیہ السلام اور شیطان کا ذکر ہو ہواسی طرح موجود ہے جس طرح قرآن یاک میں ہے۔ عقلی تجربے میں یہ آنے والی نہیں ہے ایسی مستی کا وجود تو آثار سے ماننا پرطمتا ہے، دھوب سے سورج کے وجود کا یقین ہوتا ہے، اثر کو دیکھ کر چیز کا یقین کرنا یر اس ہے۔ اموال کو دیکھ کر اس کا یقین ہوتا ہے۔ اس طرح شیطان كا اثر معلوم كر كے اس كے وجود میں شك نہیں رہتا۔ بسا اوقات نیک آدمی بشرطیکه نیک ہوجس کا نفس مطمئنّه ہو نفس امارہ نہ ہو-اینے خلوت خانہ میں قرآن پاک اور ذکر الٰہی میں مشغول ہوتا ہے اجانک دل میں گناہ کا خیال آ جاتا ہے۔ نیکوں کے سردار تھے حضرات صحابه کرام رصنوان الله تعالیٰ اجمعین جو حصنور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی صحبت سے فیصاب ہوئے دنیا کے تمام اولیاء اور اتقیاء جمع ہوں توصحا بی کے رتبہ کو نہیں پہنچ سکتے۔ صحابہ کرام کے حضور اقدس صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی خدمت اقدس میں عرض کیا معروم ماری عرض کیا

ك بعض اوقات ايے خيالات آتے ہيں كه زبان پر نہيں لائے جا کتے۔ ان کے اظہار سے ہمیں یہ بہتر ہوتا ہے کہ ہم جل کر کو ملہ ہو جائیں- حضور نبی کریم صلی الله علیہ واکہ وسلم نے فرمایا فال او قرومبرتموه قالوانعم قال والك كيا واقعي تم نے ايسے خيالات محسوس كئے ہیں یہ توعین ایمان ہے۔ صحابہ کرام ہے دل میں ایسے خیالات اور وسوسے یا وساوس کفریہ یا شر کیہ کا آنا - نیک لوگوں کے دلوں میں یہ خیال کھاں سے آتے ہیں جو برے تھے۔ ہر مُسبِبُ کے لئے سبب کا ہونا ضروری ہے۔ نفس یا کوئی اور چیزان کے پیدا ہونے كا سبب ہے۔ نفس نے نہيں پيدا كئے كيونكہ انہول نے ان خیالات کو برا جانا یہاں تک کہ جل جانا اور کوئلہ ہوجانا بہتر سمحاان کا براجا ننا دلیل ہے اس بات کی کہ نفس یاک ہے۔ نفس کا اس میں کوئی دخل نہیں۔ جو ابرار کو یہ خیال آتے ہیں نفس کو پسند نہیں اس لئے اس نے نہیں ڈالے ان کا موجب اندرونی سرچشمہ نہیں ہے ملکہ بیرونی سرچشمہ ان خیالات یا وساوس کا موجب ہے اسی کا نام ہے شیطان۔ شیطان اس طاقت کا نام ہے جو انسان کے دل میں برنے وسوسے ڈالے اگر دھوپ سے سورج اور دھوئیں سے آگ کا یقین ہوجاتا ہے تو وسوسہ اور برے خیالات سے اس کے ڈالنے والے کا یقین کر لوحضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ وہ خطرناک چیز ہے جو وسو ہے ڈالتا ہے۔ تین مثالیں دیں۔ ا- اصل

دل ایک نور ہے اور ظاہری دل ایک برتن ہے جو قلب کی شکل ہے۔ پہلے قلعے گول بنائے جاتے تھے۔ دلِ بھی بمنز لے ایک قلعہ ، - کے ہے اور اس قلعہ میں گھینے کے لئے کئی دروازے ،میں۔ س دروازے میں باب الشہوت، خواہنات کا دروازہ ۲- باب الغضب، غصه کا دروازه، ۳- باب الشهات- شبهات کا دروازه الله تعالی کی با توں میں شک کرنا تہم لوگ تو بے کاروقت صائع کرتے ہیں۔ جیسے سینما میں اور دوسرے ایسے فضول کھیلول میں لیکن شیطان لے کار نہیں ہے۔ جمع دیکھتا ہے کہ ایک انسان کسی عورت کے ساتھ ا کیلا ہے وہاں باب الشہوت سے اس پر حملیہ کر دیتا ہے جنسی اختلاط اور بے حیائی پر اکساتا اور آمادہ کرتا ہے۔ یورپ کو دیکھ لیں بے حیائی، عریانی، جنسی بے راہ روی، اختلاط، جتنا بھی یورپ کا بگاڑ اور مرد وزن کا آزادا نہ اختلاط ہے اس کو دیکھ کر کروڑوں شیطا نوں کا یقین ہوتا ہے۔ اثر کو دیکھ کر اصل کا یقین ہوجاتا ہے جواس باب الشھوت سے دل کے قلعہ میں تھس کر انسان کو سبز باغ دکھاتا اور پھلاتا ہے ایسی عمدہ تصویر تھینچتا ہے کہ انسان یانی یانی ہوجاتا ہے اور پھل جاتا ہے۔ ۲- باب الغصب- غصه کی حالت میں انسان کی ہئیت دیکھنے کے قابل ہوتی ہے دانت بیستا ہے وہی انسان جو احیا بھلا ہو<sup>ش و</sup>

حواس والاسمجدار انسان ہوتا ہے وہی آنگھیں نکالتا ہے، گالیاں بکتا toobaa-elibrary.blogspot.com

ہے منہ سے جھاگ ثکالتا ہے۔ جب کسی نا گوار چیز کا احساس ہوتا ہے ، توشیطان باب الغضب کے راستہ سے دل کے قلعہ میں داخل ہوجاتا ے اس کے دل میں عزت اور آبرو کی غیرت کا سوال پیدا کرتا ے۔ قتل کو ایسا خوشنما بنا دیتا ہے کہ انسان کے بس میں نہیں ہوتا اس لئے غضب کو اکساتا ہے حصور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا كه ايے برے خيالات شيطان كيوم سے موتے بيں اور شيطان اسى وقت حملہ کرتا ہے جب نقد ایمان موجود ہوجیسے چور اور ڈاکو چوری اور ڈاکہ اس وقت کرتا ہے جب اسے معلوم ہو کہ یہاں مال موجود ہے۔اس لئے حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آکہ وسلم نے فرما یا صحابہ كرام كو ذاك الايمان يا ذاك صريح الايمان- وسوسه سے ايمان نهيں بگران ایمان اسی وقت بگرانا ہے جب وسوسہ پر عمل کیا جائے۔ شیطان نے جب دل کے صندوق پروسوسہ ڈالا کامیاب ہو نہ ہو۔ ڈاکہ وہاں ڈالا جاتا ہے جہاں دولت ہو۔حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ و آکہ وسلم نے فرمایا ان وساوس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ دولت ایمان دل میں موجود ہے۔ کیس الشدید بالقرعم انما الشدید من یملک النفس عندالغصنب، صرف بجهار في والے كا نام كامل نهيں بلكه کامل وہ ہے جو غصہ کے وقت نفس کو قابو میں رکھے روحانی پہلوانی اس کو کھتے ہیں۔ دوسری مثال: امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے دی ہے دل ایک تالاب یا حوض ہے جس میں پانی کسی ندی یا دریا سے

آتا ہو۔ اسی طرح قلب انسانی تالاب اور شیطانی وساوس یانی کیطرح یہ مختلف طریقوں سے حوض میں جا پڑتے ہیں۔ تیسری مثال - ول کی مثال ایسی ہے جیسے شیشہ ہو اور وساوس جیسے تصویر ہو۔ وساوس کو شیطان دل کے شیشہ کے سامنے کرتا ہے تا کہ انسان پر ان کا اثر پڑے اور وہ متا تر ہوجائے شیطان کا وسوسہ محیصے نہیں کر سکتا۔ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب رحمتہ اللہ سے کی نے پوچھا کہ حضرت وسوسے ہوتے ہیں فرمایا وسوسے کیے پھرتے رہو۔ وسوسوں پر عمل کرنا برا ہے۔ فرما یا انسان کا دل ایک شاہی سرکل ہے اس پر نیک و بد نے گزرنا ہے بھنگی جِمار، اچھا برا صدر اور سیاہی غرضیکہ ہر ایک نے گزرنا ہے اسی طرح ملکی خیالات بھی گذریں گے اور شیطانی خیالات بھی لیکن عمل ان پر کرو جو ملکی خیالات ہیں اور شیطانی سے کنارہ کرو۔

<u>.</u>

درس تمتبر: ۴ ۱۵دسمبر۱۹۶۳ء بروزا توار

## ست يطاني مقاصِد

اعوذ بالله من الشيطن الرجيم كي تشريح ميں شيطان كے متعلق

اس کے وجود پر بحث ہوئی اگرچہ یہ مسلہ عقلی نہیں تاہم عقلی دلیل بھی بیان کی گئی۔ اس کا وجود اس کی گراہیاں تمام آسمانی کتا بول میں مذکور ہیں نہ صرف عقل سے بلکہ نقل سے اور وہ بھی تمام مذاہب کی نقل سے ثابت ہے۔ شریعت کی روشنی میں بیان کیا جاتا ہے سب سے بعد میں اس کو بیان کیا جائے گا۔ سوال ہوتا ہے کہ اینے فبیث کو التٰہ تعالیٰ نے کیوں پیدا کیا ؟ یہ بھی سب سے آخر میں بیان کو میں بیان کیا جائے گا۔ پہلے شیطانی تدابیر کا بیان ہوگا کہ انسان کو کمراہ کرنے کیئے شیطان کن تدابیر کو افتیار کرتا ہے۔ ساتھ یہ بھی بیان کیا جائے گا کہ شیطان کا مقصد کیا ہے۔ تدابیر شیطانی کا مسلہ بیان کیا جائے گا کہ شیطان کا مقصد کیا ہے۔ تدابیر شیطانی کا مسلہ نفصیل کا مختاج ہے اس لئے اس سے پہلے مقاصد شیطانی بیان کئے بیان کے اس سے پہلے مقاصد شیطانی بیان کے

(۱)۔ پہلا مقصد انسانوں کے حدامجد یعنی حضرت آدم علیہ

جاتے ہیں۔اس کے دومقاصد ہیں:۔

الملام سے بنیادی دشمنی ہے۔ شیطان کا بڑامقصد انسان سے انتقام لینا ہے جس انسان کے بزرگ کی وجہ سے بلندی سے پستی پر آگرا اور لعنت کا مورد ہوا۔ باپ سے دسمنی اور بیٹول اور پوتول سے انتقام لینا انسانول کے باپ کیوجہ سے اس کی تباہی ہوئی۔ آدم علیہ اسلام کی پوری اولاد سے انتقام لینا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اسے انتقام لینے کے لئے مہلت بھی دیدی- جب اس نے استدعاکی ٱنظِر فِي إِلَىٰ يُوم مُبعثونَ فرمايا قَالَ انكَ مِنَ المنظرُينَ إِلَىٰ يُوم الُوقتِ (۲)- دوسمرا مقصد ہے معبودیت انسان کو جو کچھے ملتا ہے اسی سے ملتا ہے کہ اللہ تعالی معبود ہے اور انسان عبد اور عابد ہے ایاک نعبدو ایاک نستعین انسان کی سب سے بڑی دولت اللہ کی معبودیت ہے اس کووہ چھیننا چاہتا ہے کہ اللہ معبود نہو بلکہ شیطان معبود ہواسی وجہ سے قرآن مجید میں حکم صادر ہوا یبنی آدم الا تعبدوا الشيطن يعنی الله تعالیٰ فرماتا ہے پرستش صرف میراحق ہے مجھ سے جین کر مت دو جو تہارا آبائی دشمن ہے۔ انتقام اور انحا<sup>ذ</sup> معبودیت دومقاصد مونے اس لئے قرآن یاک میں بار بار تاکید آنی ہے کہ شیطان کی عبادت نہ کرو۔ معمولی سے معمولی چیزول کے بت بنا کر لوگوں نے ان کی عبادت کی ہے۔ لیکن شیطان کا مجمی کسی نے بت نہیں بنایا نہ اس کی اس طرح عبادت کی ہے۔معلوم

ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے حکم ماننے کی بجائے شیطان کا کھنا ماننا بھی اس کی عات کرنے کے مترادف ہے۔ایک ہوتا ہے مقصد دوسرا اس مقصد سے دلچسی۔ مقصد اگر علم دین حاصل کرنے کا ہولیکن اس کے ساتھ دلچسی نہ ہو تحیہ بھی نہیں بنتا۔ شیطان کے سامنے ایک مقصد ہے۔ اغوایؑ شیطانی اس کے ساتھ وہ انتہائی دلچسپی اور جستی کا اظہار کرتا ہے ایک سیکنڈ کیلئے ستی نہیں کرتا اگر شیطان میں گمراہ کرنے کا کمال نہوتا تو اس عہدے پر نہ آتا اس لئے وہ ماہر اعظم ہے اس فن میں۔ ولچسی کے اعتبار سے یہ برطمی دلچسی ہے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے شیطان کے مقاصد اور تدابیر کے متعلق بہت کچیے لکھا ہے اور پھر لکھا ہے کہ احیاالعلوم کو ختم کرنے کے بعد شيطاني مقاصد پر ايک عليحده تصنيف صبط تحرير ميں لاؤں گا۔ جس کا نام بھی انہوں نے تجویز فرما دیا تھا (تلبیس شیطان) لیکن افسوس کہ حضرت امام صاحب رحمته الندعليه كاانتقال ہو گيا <u>اور وہ كتاب نہ لكھى</u> <u>جا سکی۔ قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرما یا ہے۔ اِتَ الشیطان</u> رللانسان عدو مبین (فارنخذوہ عدواً) عدو کے ساتھ لفظ مبین آیا ہے انسان میں قذرتی طور پر دشمنی کا مادہ ہے یہ مادہ فطری ہے۔اس کے صرف کی جگہ قہر وغضب کے مادہ کا جو تحیھ بھی ہے اس کا صحیح مصرف شیطن ہے۔ یعنی جتنا غصہ اور جس قدر دسمنی انسان سے بر ممکن ہووہ ساری کی ساری شیطان کیخلاف استعمال ہونی چاہیئے۔ اس

عداوت کے سلیا میں حضرت امام ہمام امام الاسته غزالی رحمتہ الله عليه نے فرما يا ہے كہ وہ ايسا دشمن ہے كه إنّه لا يقبل الرشوتُ والتملُّقُ بدترین دشمن ہے <u>اِدفع بِاللِّی هِیَ اَحْن</u>ُ - ایسا بد ترین دشمن ہے کہ نه رشوت قبول کرتا ہے نہ تملق یعنی خوشامد-۲۴ کھنٹے خوشامد کرو۔ تو پھر بھی نہیں مانتا راضی نہیں ہوتا۔ جیسے سانپ اور بچھو سے زہر۔ سورج سے دھوب اور آگ سے گرمی دور نہیں ہوتی یعنی قدرتی خاصیتیں ہیں۔ اسی طرح شیطان سے بھی انسان دسمنی دور نہیں ٠٠- تدابير شيطان: انسان كا دشمن سے اور پورے داؤيي سے بخوبی واقف ہے اور انار می اور انجان نہیں - حضرت آدم علیہ اسلام کے وقت سے بھاتاجلا آتا ہے اسکام میں ہزاروں سال

اسلام کے وقت سے بھاتا جلا آتا ہے اسکام میں ہراروں سال گزرے مہارت تامہ میں کوئی کسررہ گئی ہوگی ؟

تدابیر۔ سرچشمہ ہدایت سے یعنی قرآن پاک سے روکنا۔
قرآن پاک سرچشمہ ہدایت ہے۔ ایمان کی روشنی قرآن سے قلب میں پہنچتی ہے۔ جیلے بجلی کی بڑی مشین ہواور وہ تمام علاقول کو بجلی مشین ہواور وہ تمام علاقول کو بجلی تقسیم کرتی ہو تو جتنے بلب یا قمقے ہوں ان کو بجانا جابیں تو ان کا تعلق اس مشین سے توڑدیں یعنی کشن ٹوٹے ہی وہ بھے جائیں گئی اور نور کی مشین (سرچشمہ) ہے اور بعینہ ایسے قرآن ایمانی بجلی اور نور کی مشین (سرچشمہ) ہے اور مسلمانوں کواس سے جوشوق اور محبت ہے وہ تار سے یا کشن ہے

بس تار کٹی اور بحلی بند ہو گئی گویا مسلما نو<del>ل کا اِنقِطاع عُن القُر آن</del> شیطان کا سب سے بڑا مقصد ہے۔اب دیکھتے ہیں کہ کالجوں میں رطھنے والوں کا ہموم ہے یا علم دین میں پڑھنے والوں کا۔ تو معلوم موا کہ علم دین کے لئے مسلما نوں کو قطعاً شوق نہیں ہے تو شیطان سر چشمہ بدایت سے تعلق کا طنے میں کامیاب ہو گیا۔ صرف وہی لوگ دین سے وابستہ ہیں جو دنیا کے لحاظ سے نیچے ہیں اور آخرت کے لحاظ سے اونیے ہیں یہ ہیں غریب لوگ- قرآن کا کوئی نقصان نہیں نقصان تو ہمارا ہے۔ اگر میاں انسان یانی نہ سے تو یانی کا نقصان نہیں نقصان تو پیائے انسان وغیرہ کا ہے۔ فَاذَا قُرانَتُ القرآن فاستُعِدْ باللَّهُ مِنَ الشَّيطِّنِ الرَّجيمُ قرآن مجيد سے پہلے اعوذ باللّٰه بڑھنے کا حکم اس لئے دیا گیا ہے تا کہ کہیں وہی شیطان مردود قرآن سے تہارا تعلق نہ تور دے نوری مرکز سے علیحدہ نہ کر دے۔ ٢٠- دوسري چيز إنقِطاً ع مِن جد اول القرآن- حاملينَ قرآن سے انقطاع اس کے ذریعہ علماً سے انقطاع- قرآن سکھانے اور پڑھانے والوں سے انقطاع اور ان کی صنہ سے تعلق جوڑنا- قر آ<u>ن</u> یاک میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کیوم یکعض الظالم علیٰ کیڈیہ کیفول بين ، اتخذت مُعُ الرَّسُول سَبيلًا . . . تعلم وكان الشيطن للانسان مذولاً: يه ان لو گون كا عبر تناك انجام من جور سول اور اس کے نا نبوں سے تعلق توڑ کر یا چھوڑ کر یا چھوڑ کر

مُصِنِلُتُن سے تعلق جور لیتے ہیں یعنی گمراہ کرنے والوں سے تعلق جوم ليتے ہیں آخرت ہیں اللہ تعالیٰ اس کا نقشہ باندھتے ہیں۔عالمان و آن سے تور دشمنان قرآن سے جور- شیطان کا یہ جور تور مرف زندہ لوگوں سے نہیں بلکہ کتاب قرآن یاک سے بھی ہے۔ یعنی اللہ کی کتاب سے اور کتاب کے جانبے اور پڑھانے والوں سے تعلق توڑ کر انگریزی جانبے والول سے جور تا ہے۔ یہ دھو کہ دیکر انگریزی کے وا قفول سے جوڑا کہ یہ علوم جدیدہ کے ماہر اور واقف ہیں طالانکہ یہ سب مغالطہ ہے صیحیح سمجھ انگریزی جانبے والوں کے یاس کھال سے س تی - لندن ، واشکش اور روس مین گراسی اور صلالت تقسیم موتی ہے۔ خالص اور شعیشہ بدایت قرآن میں ہے۔ یعنی ملاوٹی علوم میں گراہی ہے۔ اسی قرآن کی صحیح تفاسیر بھی لکھی گئی ہیں اور غلط بھی۔ یُصِل بہ کِثیر او یہدی بہ کثیراً قرآن حاضرہ و تہذیب حاضرہ کی وجہ سے قرآن کو عرش کی بلندی سے اتار کر انگریزوں کے جو توں کے ساتھ جوڑا یہ ہے نئے افکار اور نئے انداز کا نتیجہ جس میں کہا جاتا ہے کہ قرآن کو دور حاضر کی ضرورت سے منطبق کیا جائے اور علوم جدیدہ کے مطابق اور سائنس کے اور تہذیب نو کے ساتھ ساتھ یا زمانہ کے ساتھ ساتھ اسے چلایا جائے بہت لوگ اسی طرح محمراہ ہو رہے ہیں - کی تفسیر کے پڑھنے سے سلے یوچھو کہ یہ مطابق و آن

تعالیٰ اجمعین کے مطابق ہے ؟ شیطن کی تدبیر دوم یہ ہے کہ عالمان قرآن سے قطع تعلق اور دشمنانِ قرآن سے جوڑنا- عالموں اور اللہ والوں کی تفسیر چھوڑ کر دنیا کے کتوں کے بیچھے لگنا-

(۳) تیسری تدبیر شیطان کی تنظیم ملت کی شکست- ایک پیغمبری سے ہزار مذہب بن گئے۔ دین کے قلعہ پر ڈاکہ ڈال دیا۔ مىلما نوں كومسلما نوں سے لڑانا۔ بغض اور كينہ وغيرہ پيدا كرنا جس سے ملت کی وحدانیت ٹوٹ جاوے۔ حق مغلوب ہو جاوے اور باطل غالب موجاوے- يُريدُ الشيطانُ أن يُوقِع بينكمُ العَداوَةُ والبَغْصَاءُ شیطان جاہتا ہے کہ تمہارے درمیان عداوت اور بغض ڈا لے- جو مولوی اپنی تقریر بیں دوسروں کو گالی دے اس میں سم لوگوں کو مزہ آتا ہے جوحق بیان کرے اور دوسروں کو بڑا بھلانہ کھے اس میں مزہ نہیں آتا۔ مسلما نوں کے درمیان اختلافات لڑا ئیاں اور تفریق شیطن ، کی تدبیر سوم کا نتیجہ ہے۔ مسلمانوں کو ہر جگہ لڑانا۔ حق والے ملمان انیان مغلوب اور باطل والے انسان عیسائی غالب وہ قیامت تک مغلوب رہے۔

سامنے لاتا ہے اور اس کے نقصان چھپاتا ہے۔ چوری سے رویے ہاتھ آنا بتاتا ہے جو فوائد بھی ہوسکتے ہیں وہ اس کے دماغ کے <sub>کاغ</sub>ز یر نقش کرتا ہے نقصان - عذاب آخرت اور عذاب د نیاسب چھاتا ہے۔ ضروری نہیں کہ چوریا ڈاکو کامیاب ہو بعض اوقات راستہ ہیں ۔ بکڑا جاتا ہے یا مارا جاتا ہے۔ جوری یا ڈاکہ کر بھی لے تو بکڑا جائے۔ مقدمه چلے۔ قید ہوان نقصانات کا نقشہ چھیاتا ہے۔ اسی طرح زنا اس کے لطف اور حظ نفس کا نقشہ بڑا سنوار کے بیش کرتا ہے اور نقصانات سب جھیا دیتا ہے۔ حضرت امام غرالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جب شیطن دل کی سلطنت پر حملہ کرتا ہے حملہ آور اس سلطنت کے آدمیوں کواپنا دوست بنالیتا ہے۔ جیسے انگریزوں نے بنگال کے جعنر اور د کن کے صادق کو (غداران قوم ووطن) کو اینے ساتھ ملالیا تھا۔ ہمارے اندر دو چیزیں ہیں جو قابو ہوسکتے ہیں۔ احساسات اور جذبات مثلاً زنا پر آمادہ کرتا ہے۔ شیطن آدمیوں کو ایک ایسی عورت پر جو اس نے دیکھی پہلے احساسات ابھارتا ہے اس کی انکھ میں عورت اچھی اور مرغوب لگتی ہے۔ یہ ہیں احساسات حس ظاہر سے تعلق رکھنے والے دوسری چیز ہے جذبات خواہش نفس- شہوت ابھارتا ہے۔ شیطان کہتا ہے میرا کوئی فائدہ نہیں تم نے لذت اٹھانی ہے۔ علم النفسیات کا مسلّہ ہے۔ حضرت امام رحمته التهريك في المال المالي المالي

(۲) وسوسه (۳) میلان یا رغبت (۳) اراده (۵) عربمت ما مقد. مصم (۲) عمل- زنا تک پہنچنے میں پوری سرک طے کرنی پڑتی ہے فطور سے انسان کے دماغ میں تصور چلاتا ہے کہ جوانی ہے یہ کام کر ر صبے موا ارقی ہے۔ مواکی طرح چلتی موئی کہ اس سے گناہ کی خوبصورتی تصور کا وہ نقشہ جو دماغ میں آئے اور گزر جائے یہ ہے فطور (۲) وسوسہ یعنی نقشہ جماؤ اختیار کرتا ہے چلتے پھرتے اس کی خوبصورتی تصور کے کاغذ سے دور نہیں جاتی یہ ہے وسوسہ یا اندرون بدن میں احساسات اور جذبات شامل ہوتے ہیں۔اس کے بعد میلان اور پھر ارادہ موتا ہے۔ منہات یا گناہ میں فطور۔ وسوسہ - میلان -ارادہ ۔ عزیمت اور پھر عمل جوانسان کہ ظاہر اور چھککے کے علاوہ اندر یا حقیقت کو بھی جانتے ہیں۔ حدیث اور قرآن رہے ثابت ہے۔ اس کے بعد میلان اور شوق پیدا ہوتا ہے۔ شوق برانگیختہ کرتا ہے کہ گناہ کا ارادہ کر لویہ میلان ہے۔ یا شوق بھی کمزور محرک ہے۔ بعض اوقات انسان اس حد تک پہنچ کر بھی چھوڑ دیتا ہے۔ لیکن شیطان بیجا نہیں چھورٹتا۔ پھر اپنا عمل و دخل مزید شروع کرتا ہے کہ ارادہ قصد مصمم تک پہنچتا ہے جو عمل کے ساتھ پیوست ہے یہ عزیمت ہے۔ یعنی کسی کام کے لئے اگر جانا ہے تو سواری میں بیٹھ گیا اور اد حر جل بڑا۔ اگر پیدل جانا ہے تو جوتا پہن لیا اور جل بڑا یہ ہے منہات کا عمل اور مامورات کے متعلق قرآن میں آیا ہے لَاقعُدنَ

toobaa-elibrary.blogspot<u>.</u>com

9.

ا م مِراطک المتقیم دین کے نیکیوں کی سیدھی راہ کے راستہ ر بیشه جاؤل گااس پر چلنے نہ دول گا- ترغیب معصیت- رکاوٹ نیکی یعنی منع عبادت- الله تعالیٰ کی با تول پر جس قدر یقین مضبوط ہوگا اتنا أيمان مضبوط اور عمل مضبوط مو گا- شيطان تحطي دين كو دُمُكاتا ے تک بیدا کردیتا ہے۔ شبهات کی تدبیر:-ایمانی چیزیں جوہم نے مان رکھی ہیں-ان میں شک اور تردد پیدا کرتا ہے۔ شیطان آدمی کے پاس آتا ہے اس کے ول میں خیال ڈالتا ہے۔ من خلق حدا جب دنیا کی چیزیں شمار کرلیتا ہے تو پھر کہتا ہے کہ اللہ کو کس نے پیدا کیا ہے۔ مُن خلق التد حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا ہے جب اس بات تک تصور تہنیجے تواہے کاٹ دو۔ ابوالحن نوری تذکرہ الاولیاً میں ذکر ہے ایک دفعہ شیطن انسانی شکل میں آیا بعض چیزوں کی ایک ہی شکل ہوتی ہے وہ بدل نہیں سکتے اور بعض اپنی شکلیں بدل سکتے ہیں حن اور ملائکہ اور بعض پرندے بھی اپنی شکلیں بدل سکتے ہیں۔ ہمارے لئے ایک ہی شکل ہے ملائکہ اور جنوں کیلئے شکلیں بدلنا ایسے ہے جیسے ہم کیڑے بدلتے ہیں جیسے ہمارے لئے کیڑے کی تبدیلی آسان ہے اس طرح ان کے لئے شکل بدلنا آسان ہے۔ شیطان نے پوچھا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں وسِعَتْ رَحْمِتی کل شیئ میری ر حمت ہر شئے کو تھیرے ہوئے ہے یا ہر شئی میں شامل ہے ابو

الحن نوری نے فرمایا صحیح ہے شیطان نے کہا میں بھی ایک شی موں مجھ میں بھی شامل ہونی جاہیے اللہ کی رحمت ابوالحن نوری بحث میں بند ہو گئے خاموش ہو گئے بعد میں جواب آگیا جو صوفیا نہ جواب ے۔ اللہ تعالیٰ عالم الغیب ہے اسے علم تھا کہ ایسے سوال پیدا ہوں گے اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اسی کے ساتھ فرما دیا فَسَاکتُسَا لِلَّذِینُ 'یتقون ککھول گاصرف متقین کے لئے جیسے انسان کے مهمان خانے میں سراروں آدمی آسکتے ہیں۔ اس مهمان خانے کی وسعت کا بیان ہے کیکن کھائیں گے وہی جن کو دعوت دیجائیگی ۔ اللہ تعالیٰ ایک رحمت کی وسعت کو بیان کرتا ہے اور دوسرا اس رحمت کے حقدار کوبیان کرتا ہے۔ قرآن میں اس لئے ساتھ ساتھ لکھا ہوا ہے۔ معلوم ہوا شیطان شہمات ڈالتا ہے۔ عقیدہ کے بگڑنے سے بڑا نقصان ہے اعمال کی کمی برا نقصان نہیں تصور ایسی چیز ہے کہ اس میں تھاوٹ نہیں۔ خدائے واحد پر عقیدہ رکھو۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اور آخری نبی ہونے پر عقیدہ رکھو۔ سائنس اللہ تعالے کی قدرت کے قوانین کا نام ہے۔ اللہ کے زور کا کیا اندازہ ہے۔ عقیدہ بگڑے ایمان جاتا رہا عمل اگر بگڑے توایمان پر رنگ آ جاتی ہے۔ جیسے لوہے۔ جاندی اور سونے پر زنگ آ جاتا ہے -زنگ دور کرنے سے دور ہو جاتی ہے اور وہ صاف ہو سکتی ہے اس طرح ایمان بھی صاف ہو سکتا ہے۔ حدیث پاک ہے یصنح مُوْمِناً

و یمی کافراً و یصبح کافراً و یمی مؤمناً - غلط مجلسیں اور غلط لایجر اور غلط اخبر اور غلط اخبار پڑھنے سے دیسی عقائد میں شک آجاتا ہے پھر اسی حدیث کا مصداق بن جاتا ہے ۔ صبح کو آدمی چنگا بھلامؤمن ہوتا ہے اور شام کو غلط صحبت اور غلط لطریجر کیوجہ سے کافر ہوجاتا ہے۔

درس تمبر: ۳

۲۰ دسمبر ۱۹۲۳ بمعته المبارك

شيطان كى سررميان ورنستة اعال

اس سے پہلے درس میں انسان کے خلاف شیطان کی مر گرمیوں کا بیال ہوا ہے۔ دو چیزیں باقی بیں اس کا پہلاکام تو انسان کو برائی یا بدی میں جھونکنا ہے اور نیکی سے روکنا ہے ہیے کلام یاک میں وارد ہوا ہے۔ اس کی طرف سے یہ دعوی لاقعد آن کھم مراک بین اید یہم ووی لاقعد آن کھم مراک بین اید یہم ووی ایما بھم و عن ایما بھم و عن شما بھم سے اسکی مراف سے میں راستے میں سے آگے سے بیچھے سے دائیں بائیں ہر طرف سے میں راستے میں بیٹھ جاؤل گا اور اسے نیکی سے روکول گا اور برائی میں آبادہ کروں بیٹھ جاؤل گا اور اسے نیکی سے روکول گا اور برائی میں آبادہ کروں

گا- یہ برائی میں جھونکنا اور نیکی سے روکنا اس کی پہلی تدبیر ہے۔ جب بہلی تدبیر میں فیل ہو جاوے ناکام ہو جاوے تو وہ دوسری تدبیر برسربیکار لاتا ہے یعنی فیاد نیات اور فیاد اعمال یا نیکی میں گر میں بر برسربیکار لاتا ہے یعنی فیاد نیات اور فیاد اعمال یا نیکی میں گر کرنا۔ جب اس کے بہلانے اور پھلانے سے انسان نیکی پر ارا

96

رہے اور باز نہ آئے تو پھر فساد النیات اور فساد الاعمال کی تدبیر چلاتا ہے بشیطان بڑی اچھی طرح جا نتا ہے کہ تمام نیکیوں کی جڑنیت ہے۔ نیت کی دین میں بہت برطمی اہمیت ہے۔ صحابہ کرام نے محض رصائے الٰہی کے لئے کمہ سے مدینہ منورہ ہجرت کی ایک ننخص کمه میں رکا رہا اور ام قیس کو مدینہ میں خط لکھا جو مہاجرہ تھیں کہ اگر میں کمہ سے مدینہ ہجرت کر لوں تو تم مجھ سے نکاح کر لوگی اس نے کہا ہاں۔ ہروال نکاح تو کرنا ہے تیرے ساتھ کرلونگی۔ چنانچ اس نے ہجرت کی اور پھر تکاح بھی مو گیا۔ مهاجرین حضرات کی برطی تعرایت منی ہے ان کا بڑار تبہ ہے۔ جنہوں نے رصاء التی کیلے گھر بار چھور ااور کالیف برداشت کیں قرآن یاک میں ان کا ذکر یول آیا ے - مِنَ المُعاجِرُينَ والانصار والذي اتّبعُوا حمّ با حسانِ رَحْبَي الله عظم و رَضُواعُنه الخرصُوانُ مِنَ اللّٰهِ أَكْبِرُ- اللّٰهِ تعالىٰ ان سے راضي موا اور وہ اس سے رامنی مولے - جنت بھی تو اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کا بھل ہے۔ اصل چیز اور مدعا تو اللہ تعالیٰ کی رصا اور خوشنودی موتی اسی سے سب تعمتیں حاصل ہوتی ہیں صحابہ کرام شکا بڑا مقام ہے اللہ تبارک و تعالیٰ تو فرماتا ہے کہ وہ ان سے یعنی صحابہ کرام سے خوش ہے اور یہال ہر ایک سوسوطرح کی نکتہ چینیاں کرتے ہیں۔ حصور عليه الصلوة والسلام كي خدمت اقدس ميں عرض كيا كيا يا رسول الله صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم فلاں شخص ام قیس کے عشق میں آیا

ہے۔جو برتری اور بزرگی اور کرامت ان حضرات کو حاصل ہے حو مص اللہ تعالیٰ کی خاص خوشنودی کے لئے ہجرت کی ہے وہ صاحبان اور وہ جو عشق ام قیس سے آیا اس برتری میں برابر ہو گئے ؟ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ واکہ وسلم نے اس پر فرمایا۔ إنماالاعمال بالنيات يه بخاري شريف كي بهلي حديث ہے اور برطي رتبہ کی ہے اور برطی پختہ حدیث ہے جے علماء نے بزر گوں نے ثلث الایمان کھا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کی نیت نہایت ضروری ہے وانمالکل امری ما نوی فمن کانٹ تھرتہ اِلی اللہ و رُسُوله فهجرقةُ الى الله وُرسُولِهِ وَمَن كَانْتُ هجرتهُ إِلَى الدُّنيا يُصيبِها أو إمرأة لِح جسم کی ہجرت عورت کے لئے ہو گی وہ اس سے شادی کر لے گا۔ یہ حدیث شریف سیدنا حضرت عمر فاروق اعظم کی روایت ہے اور بڑی مستند حدیث شریف اور بڑی اصولی حدیث شریف ہے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں جس نیکی میں اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کی نیت ہے وہ زندہ ہے اور جس میں یہ نہیں ہے وہ مردہ ہے۔ اسی طرح سمجھو جس طرح گانے مردہ ہواس کی کیا حیثیت ہے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ حضرت سفیان توری سے نقل فرماتے ہیں۔ کان السلف یتعلمون النیات کما یتعلمون العمل-<sup>ر ملف</sup> صالحین، نیت کو بھی عمل کی طرح سکھاتے تھے۔ حضور نبی كريم صلى الله عليه وآكه وسلم فرمات بين- بنيته المؤمنينُ خيرٌ بمن

عملہ حدیث شریف کامفہوم ہے اگر آپ نے اچھی نیت کی ہے اور اس پر عمل نہ کر سکے یا نہ ہوا تووہ بہتر ہے کدا گر عمل ہوااور ٔ اس کی نیت صحیح نه ہوئی نیت صحیح نه ہو تووہ عمل کسی کام کا نہیں ے بلکہ اس پر عذاب کا احتمال ہے۔ اس لئے فرمایا گیا ہے کہ مؤمن کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہے۔ جب شیطان کی تدبیر اول نہیں چلتی تو پھر انسان کی نیت نگار تا ہے۔ نیت دل کی صفت ہے نہ کہ زبان کی۔ دل میں شوق اور میلان کسی طاعت کی طرف اللہ کی رصنا کیلئے ہووہ ہے نیت اور معصیت کے متعلق اللہ کے غضب کا تصور اور قیامت کا تصور اور سوال و جواب اور عداب کے ڈر سے بینا یہ نیت ہے۔ محرک طاعت اور محرک کنٹ یعنی رکاوٹ، برائی سے روکتے ہیں۔ اگر زبان سے کھے اور دل میں اللہ کی رصا کا میلان نہیں یا عذاب سے بینے کا نہیں تواس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک شخص بھو کا ہو اور دومسرا رجا ہوا یعنی پیٹ سیر ہے۔اگر رجا ہوا آدمی زبان سے کھے اِنی اُرید اُن اکل کہ میں ارادہ رکھتا ہوں کہ کھاوں نیت بھی کھانے کی موتو بھی بیکار ہے کیونکہ وہ سیر ہے۔ کھانے کا دل میں توشوق ہے نہیں۔ اس لئے اس کا کوئی شمار نہیں۔ دوسرا بھوکا ہے جیسے رمصان شریف کے روزے افطار کرنے کے وقت اس کے دل میں تھانے کا شوق سو گا۔ طاعت اور نیکی میں رصاء الٰہی اور تواب کشخرت اور بدی میں اللہ کی ناراصگی سے اور عداب

ہ خرت کیوجہ سے ایسی نفرت پیدا ہوجاوے۔ جس طرح سانپ کے اویر سے گرنے اور شیر کے آجانے سے دل میں جو خیال ہوتا ہے کہ اس جگہ کو چھوڑ کر بےاختیار ہواگنے لگتا ہے۔ اسی طرح گناہ سے

امام غرالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں اصلاح نیت کی برطمی ضرورت ہے کہ اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کا ارادہ کیا جاوے، خاص بات یہ ہے کہ اگر دوسری چیز کی نیت شامل ہو جو جا ز بھی ہووے۔ مثلاً ج کے متعلق آیا ہے کہ ج کی نیت کرے اور ساتھ ساتھ تجارت کا بھی مقصد ہے۔ اگر تجارت نہ بھی میسر ہوئی تو بھی جج کوجاتا اگر فی الواقع دوسری صورت میں بھی جاتا جب تجارت کا امکان نہ بھی ہونا تب تو ہے جا ئزاور حج کی نیت بر قرار ہے۔ اگر کسی نیک کام میں کوئی اور جائز کام ہو اور درجہ دوم میں ہو تو کوئی مصائقہ نهيں- لين مناح ان تبتغوا فصلاً من تربمي اگرايسي نيت ہو کرمدرسرمیں چندہ دینا ہے۔ اگر مولوی نے کہا تو دس روپے دیے اور اگر محمنسر نے کہا یا صدر نے اپیل کی تو ہزار روبیہ دیا مولوی

یجارہ توالند کا حکم لاتا ہے۔ معلوم ہوا کہ محرک خوشنودی خدا نہیں

بلکہ مخلوق کی خوشنودی ہے۔ ایسی صورت میں تواِب نہیں بلکہ ننزاب کا خطرہ ہے۔ حدیث یاک میں ہے حصور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے۔ مجھے بڑا ڈریے اپنی است کے متعلق

چھوٹے شرک کاریا اور شہرت شرک اصغر ہیں۔ نیٹ کے متعلیٰ تفصیل-اعمال کی تین قسمیں ہیں۔ (۱)معصیت، (۲) عبادات، (۳)مباحات، بدی، نیکی اور مباحات جیسے شکار کھیلنا، خوشو جمو کے علاوہ لگانا۔ جمعہ کے روز لگانا سنت عبادت ہے باقی ایام میں لگانا مباحات میں داخل ہے۔ مباح جائز، صحابہ کرام "، تا بعین رحمتہ اللہ عليه، تبع تابعين ، علماء، فقها كرام اور آئمه كرام سب اس بات ير متفق ہیں کہ گناہ میں نیت مؤثر نہیں جاہے آپ نیک نیت کریں تو گناہ گناہ ہے۔ سودی کاروباریار شوت اس نیت سے لیا کرے کہ معجد بنواؤنگا یا غربا اور فقراء کو دونگاسب حرام ہے گناہ ہے۔ نیت -گناہ میں مؤثر نہیں ہوتی اگر نیکی کا پہلو بھی سوچیں تو گناہ گناہ ہے-پرائے مال سے یعنی بلااجازت مالک مسجد بھی بنوادیں تو گناہ ہے۔ ا گرچه معجد بنوانا نیک کائ تھالیکن گناہ ہے۔ کھیگا میں نے معجد ہی تو بنوائی ہے چکد تو نہیں بنوایا۔ اس مسکر میں کوئی اختلاف نہیں کہ معصیات میں نیت کا کوئی اثر نہیں گناہ گناہ رہیگا جا ہے اچھی نیت بھی ہو۔ طاعات۔ میں دو پہلوہیں اگر نیت صحیح ہے تو نیکی رہیگی اور ا کر نیت غیر صحیح ہے یا غلط ہے تو نیکی نیکی نہ رہیگی بلکہ بدی ہو ، گی-اگرمال خرچ کرہے کار خبیر میں اللہ کی رصاء کیلئے یہ نیکی ہوگی اگر بندوں کو خوش کرنے کیلئے یاریا کی نیت سے کی تو نیکی نیکی نہ ہو کی- ایم غزالی رحمته الله علی فرات بین سارے جسم کا اصل بادشاہ ماریخ اللہ علی فرات کی میں سارے جسم کا اصل بادشاہ المحمد کا اصل بادشاہ کی اسلامی میں سازے جسم کا اصل بادشاہ

ہے قلب۔ اگر باذشاہ باغی تو تحجہ بھی نہیں۔ ہاتھ پیر کے عمل میر اگردل کی نیت نہ ہو تو ہے کار ہے۔

میں: فیادالنیا۔ فیاد العمل میثال کسی جگہ پر کوئی مولوی صاحب بہت عمدہ درس دیتا ہے اور پٹد دیتا ہے لوگ بہت خوش ہیں اگر اسی جگہ کوئی اور مولوی آجاوے اور وہ اسی طرح درس دے اور اسکے برابر دیئے اسی قصبه یا شهر مین اگر پهلامولوی صاحب خوش مو که الحمد لله اور مولوی صاحب بھی درس دینے لگ گئے ہیں زیادہ لو گوں کو دین کے مائل قرآن و حدیث سے شناسائی ہو گی خوش ہو جاوے تو یہ ہے نیکی اور اگر ناراض مووے کہ دوسرا درس کیوں شروع موا ہے تو معلوم ہوا کہ خدا تعالیٰ کا کام نہ سمجھا۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرمائے ہیں خدا واسطے تب ہو گا کہ اگر اس سے بہتر عالم، مولوی آ جائے تو اس کے حوالے کر دے۔ تو بہتر آدمی کے حوالے کر دینا جاہیے۔ علامہ ابن صلاح رحمتہ اللہ علیہ بڑے یائے کے محدث تھے جومصر میں رہتے تھے اور ملک العلماء اور فقیہہ عزالترین ابن عبدالسّلام شام میں رہتے تھے۔ عرالدین رحمتہ اللہ علیہ مصر میں چلے گئے تواپیے آدمیول سے فرمانے لگے جب میں شام میں تھا تو تم مجھ سے حدیث کے بارہ میں سوال کیا کرتے تھے اب مجھ سے حدیث نہ یوجھا کرو بلکہ علامہ

ابن صلاح رحمته الله عليه عني يوجها كرووه محدث بين - اسى طرئ علام ملاح رحمته الله عليه نغ جمعه كے روز اعلان كيا اب بڑے فقيمه ابن رحمته الله عليه صاحب آگئے بين اور فقهه كے مسائل مجھ سے عزالدين رحمته الله عليه صاحب آگئے بين اور فقهه كے مسائل مجھ سے نه يوجها كروانهى سے يوجها كرو- حالانكه يه دو نول صاحبان ابھى سلے نه يوجها كروانهى سے بوجها كرو- حالانكه يه دو نول صاحبان ابھى سلے بھى نہ تھے۔

جب نیت بھی درست کرلی پھر عمل میں فساد کرتا ہے۔ ضوع خصوع كو نماز مين بكاراتا ہے- قد أفلح المؤمنون الذين هم في صَلَاتِهِم فَاشِعُونَ - خُنوع بمعنی سکون ذہن کو ادھر ادھر کے تصورات میں حرکت نہ کرنے دے۔ ذہن اگر چکر لگارہا ہے تو خشوع نہ ہوا۔ جب ذہن صرف نماز میں مصروف ہوتا ہے ادھر اُدھر کے خیال نہیں کرتا تب صحیح ہے۔ امام اعظم حضرت امام ابوصیفہِ رحمتہ اللہ علیہ کے حالاک مناقب ابی حنیفہ میں کُردِی نے لکھا ہے کہ کس نے حضرت امام اعظم رحمتہ اللہ علیہ سے پوچھا کہ میں نے ایک ٹھیکر کے برتن یعنی ہاندی میں اشرفیاں ڈال کر کہیں رمین میں گاڑ دیا ہے لیکن بھول گیا ہوں بتلائیے کہاں گاڑی تھی۔ آپ نے فرمایا دو ر کعت نماز ست کر کے لمبی سے لمبی قرأت کرو۔ لمبی قرأت سے پڑھودوسرے دن آیا کہ ہاندی مل گئی ہے۔ لیکن یہ فرمائیے کہ یہ

تدبیر آپ نے کیسے کی ؟ انہوں نے فرمایا شیطان کا ایک کام ہے كه نيكي سے بعلادے، وَإِمَّا يُنْزِينَكُ الشَّيْطِلْ- وَإِمَّا يُنْزِينَكُ الشَّيْطِلِ. وَأَمَّا يُنْزِينَكُ الشَّيْطِ. أنسنيه إلاالشيطن - مين في كها نماز يرطهو شيطان قدر دان تهاسم تو عادت اور نیکی کی قدر نہیں کرتے۔ شیطان جانتا تھا کہ انسان خود اپنی نماز کی قدر نہیں جانتے اگر نماز خشوع خضوع کے ساتھ پڑھی جائے توشیطان کا دل زخمی ہوتا ہے اس لئے اس کا دل باند می کے خیال میں لگا دیا تا کہ اس کا خشوع و خضوع جاتا رہے۔ خضوع کے متعلق طریقہ بھی بزرگوں نے بتایا ہے۔ وسوسے، خیالات، تصورات جو نماز میں آتے ہیں وہ دو قسم کے بیں۔ ایک آمد سے اور دوسمرے آورد ہے۔ ایک ہے آنا اور دوسرا ہے لانا۔ اگر بلاختیار وسوسے آجائیں بلاارادہ توان کا کوئی مصائقہ نہیں۔ تہماری نظر توجہ تو ہر نماز میں خیالات میں ہوتی ہے۔ خصور نبی کریم صلی الله عليه واكه وصحيه وسلم نے فرمايا ہے۔ ذاك صريح الايمان ، اگر نماز شروع کی اور خود ذَہن کاروبار کیطرف متوجہ کیا اس پر گرفت ہے۔ آمدیر نہیں آورد پر گرفت ہے۔ حضرت حاجی امداد الله صاحب مهاجر مکی رجمته الله علیہ سے لی نے پوچھا خصنوع کا کیا طریقہ ہے تاکہ خیالات نہ آویں اور نمار کی قیمت بڑھ جاوے نماز خصوع کی تو بہت بڑی قیمت ہے کیونکہ

toobaa-elibrary.blogspot.com

اس میں دل شامل ہوتا ہے۔ ظاہری ارکان توعمل کرتے ہیں بدن

كاشهنشاه دل ہوتا ہے وہ خصوع سے جھكيگا- بے خشوع كى حالت تور ہے کہ دل چکر لگاتا ہے۔ قاعدہ ہے اگر بے کار رہیگا تواد ھرادھرکے خیالات کی طرف دوڑے گا۔ انسان کا دل ایک آن میں دو خیالات میں نہیں دوڑ سکتا۔ فارغ دل خیالات کا گھر ہے۔ ایک خیال میں و وسے سے دوسرے سے خالی ہوتا ہے۔ جب نماز شروع کرتے ہیں توایک ارادے سے کرتے ہیں۔ زبان تو چلتی رہتی ہے مگر دل کا کام صرف ارادہ کرنا ہے وہ ایک دفعہ کر لیا پھر دل خالی رہتا ہے۔ جب دل خالی رہتا ہے تو کبھی گانے کی طرف چکر لگاتا ہے۔کبھی گھر کے کاموں کی طرف۔ کبھی کاروبار کی طرف۔ کبھی دفتر کی طرف چکر لگاتا ہے۔ حضرت حاجی صاحب رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں اس دل کو فارغ مت بیٹھنے دواسے کام میں لگائے رکھو۔ ایک ایک لفظ کو تازہ تازہ ارادہ سے نکالو یا پڑھو۔ جس طرح زبان اول سے آخر تک مثغول ہے اسی طرح دل بھی مثغول رہگا۔ حضرت مولانا اشرف علی تھا نوی رحمتہ الٹد علیہ نے فرمایا کہ ایک کروڑ رویے کی بات ہے جو حضرت عاجی صاحب رحمتہ اللہ علیہ نے فرما ئی ہے۔ کہ دل کوایک ایک لفظ کی طرف متوجہ کروخیالات نہیں آئیں گے۔

درس نمبر: ۲۷ ۲۲ دسبر ۱۹۲۳ء اتوار

نِیْت پر محبث

نیت کے کام میں نیت کا کوئی اثر نہیں۔ (۲) طاعات۔ میں نیت کے کام میں نیت کا کوئی اثر نہیں۔ (۲) طاعات۔ میں نیت کے گاڑ سے نقصان ہوتا ہے اللہ کی رصا ہے تو پھر نیکی ہے اگریا ہے تو پھر گناہ ہے۔
اگریا ہے تو پھر گناہ ہے۔
نہیں۔ جیسے جمعہ اور عیدین کے بغیر خوشبو کا استعمال اگر نیت یہ ہو نہیں۔ جیسے جمعہ اور انہیں بد بوسے تکلیف نہ ہوتو کہ ملمان بھائیوں کو راحت استے اور انہیں بد بوسے تکلیف نہ ہوتو اس صورت میں نیکی کا کام ہوگا۔ اور یہ نیت ہؤکہ عور تول کے لئے اس صورت میں نیکی کا کام ہوگا۔ اور یہ نیت ہؤکہ عور تول کے لئے گناہ ہوا۔
مضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرمائے ہیں کہ ہر آدی کو

مرملمان کواس کی ضرورت ہے کہ وہ شیطان اس کی کیا حقیقت

ہے۔ کہاں ہے بلکہ اس کے متصیاروں سے واقعت ہونا جا میے۔ تاکہ

ری سکے۔ شیطان کے فریبوں اور تدبیروں سے واقف ہونا فرض ہے toobaa-elibrary.blogspot.com کیونکہ حفاظت دین فرض ہے۔اس لئے اگر آدمی کے کپڑے ہیں یں سانب یا بچھو تھس جائے تواس کی تحقیق کرنے کی ضرورت نہیں کہ کس رنگ کا ہے کس نسل کا ہے براہ چھوٹا ہے۔ کس ملک کا ہے۔ کتنا لمبا جورا ہے ملکہ یہ کہ اس کو فوری طور پر مطا دے اور اپنے آپ کواس سے بیاوے۔ چار متھیاری شیطن کے جن سے بیا خروری ہے۔ (۱) - مجواً خوامش - چامت - یعنی اپنی رائے پر چلنا چاہے مدا کی رائے سے اپنی رائے مختلف مو۔ دین کے مخالف ہو بلکہ جی کی جاہ کو اللہ کی جاہ پر قربان کر۔ لاالہ الا اللہ کے معنی ہیں کہ جواللہ ۔ چاہے وہ کرنا اور جو جی چاہے وہ نہ کرنا۔ آدمی میں خود رائے کا مادہ ہے۔ حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ کوئی آدمی مرید ہونے بیعت کے لئے آیا تو کھا کہ تصوف کی رائے کیا ہے۔ فرمایارائی کورائی بنانا۔ یعنی رائے دینے والے کو رائی کے دانے کے برابر بنانا اپنی رائے کو مطانا اور رالی کے برابر بنانا۔ خود رائے سے بہت نقصان ہوتا ہے۔ الله اور رسول صلے اللہ علیہ وسلم کے احکام کو بہت سے لوگ نہیں مانے۔ کرتے وقت مولوی کی رائے کہتے ہیں۔ عقیدہ بگڑ جاتا ہے کسی وقت عمل میں خود رائے سے ستی ہوتی ہے۔ روزے۔ جج- زکوہ- نماز میں پابندی تو ہے لیکن دنیا و آخرت کا فائدہ ٹکلیف کے ساتھ ہوتا

ن پابندی تو ہے ۔ن دنیاو ۱ کرت کا فائدہ کلیفٹ toobaa-elibrary.blogspot.com

ہے۔ دنیا کمانے میں جتنی تکلیف ہوتی ہے اتنی دین کمانے میں، ۔ نہیں۔ دنیا کا کوئی کام تکلیف اٹھائے بغیر نہیں ہوتا۔ دین کا کام کھے بغیر تکلیف ہوجاوے - فرض نماز توصرف کا رکعت آدھ تفیظ کا کام ہے۔ ۲۴ گھنٹہ میں ۸م وال حصہ روزول کے لئے اسی طرح سال بعر میں ایک مهینه اور ز کوه بھی جالیسواں حصہ اللہ تعالیٰ دیتا بت ہے لیتا کم ہے۔ لموضع سُوط مِن الجنّة خیرُمِنَ الدّنیا وما فیھا۔ راحت کی رکاوٹ شیطان ہے۔ شیطان کھتا ہے کہ اپنی خواہش کے مامنے سب چیز کو قربان کر۔ صحابہ کرام رصوان اللہ تعالیٰ اجمعین کا م یہ دستور تھا کہ ان سے محیھ پوچھا جاتا اپنی رائے کو دخل نہیں دتیے ' تھے بلکہ فرماتے تھے اللہ وَرسُولہُ اعلمُ مِمارا جاننا یا نہ جاننا برابر ہے۔ مائنس کے قانون تجربی ہیں لیکن جس قدریہ تنگ ہوں اتنے ناقص اور جس قدر کشادہ ہوں علم زیادہ ہو۔ پہلے پہلے صرف تصویریں ہوتی تھیں۔ جو چلتی نہیں تھیں۔ پھر سینما میں ملنے چلنے لگیں پھر بولنے والى أكثين - طاكيز - انسان محدوداس كارنانه محدود عقل اور مكان محدود۔ علم کم اللہ تعالی کا علم غیر محدود اس کی ذات پاک غیر محدود اں کے تجربہ کی بات بی ۔ تمام دنیا کے تجربات اس کے سامنے م الله تعالیٰ کا علم یکا مهمارا ناقص، سم نادان - اگرچھوٹیا بچہ ایسے خیال پر م برنہ جلے تو نقصان۔ بیٹااگر بچین کی وجہ سے آگ میں ہاتھ ڈالے

باپ منع کرہے۔اس لئے اپنا خیال اللہ تعالیٰ کے آگے مٹا دوواً اُمُن خَانُ مُقَامُ رَبِّهِ وَ نَهِيُ النَّفْسُ عِنِ الْهُولِي فَإِنَّ الْجَنَّةُ هِيُ الْمَاوَيٰ \_ شیطان جانتا ہے کہ انسان اینے خیال پر چلتا ہے خدا اور رسول صلی الله عليه وسلم كے خلاف ہيں اس كے خيالات- مجھلى يانى كے بغير نہیں رہ سکتی۔ گراہی اور گناہ میں انسان کو ڈالنا شیطان کے لئے ایے ہے جیسے مجھلی کے لئے یانی-اس کے لئے گناہ اور گمراہی کے بغير موت ہے۔ من دوسری (۲) چیز ہے شہوات محبت دنیا، محبت مال، محبت عورت ینسراب- حوّا بازی کی محبت- خوامش نفس- جو چیز پسد کرے وہ شہوت ہے۔ یہ شیطن کا دوسرا متھیار ہے۔ جو کام اللہ تعالیٰ کے نزدیک گناہ ہے اس کے سیھے لگ جاتا ہے کہ شہوت کے گناہ سے اسے گرالوں گا۔ مال کی۔ عورت کی لالچ زکوۃ سے منع کرتا ہے۔ جوری اور رشوت پر آمادہ کرتا ہے۔ اکشیطن یعد مم الفقر وَيَامُرُكُم بِالفَحْثَأَ يَنْكُدستى سے ڈراتا ہے۔ ہم محاسبہ نہیں كرتے حالانكہ گناہ میں آلودہ ہیں پاک ہتیاں محاسبہ کرتے تھے تا کہ شیطان انسان كوالله كالمجرم نه بنائے- حضرت عمر و حضرت علی دونوں عشرہ مبشرہ میں سے ہیں جن کو زندگی میں قطعی ہشتی ہونیکی بشارت ل چکی تھی- ہمارے جیسا کوئی ہوتا توطانگیں لمبی کرکے ایسا سو<sup>نے کہ</sup>

نه نماز کا نام اور نه روزے کا نام لے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

اجانک ایک روز حضرت عمراینی خلافت کے زمانہ میں مدینے منورہ میں اپنی جگہ سے اٹھے اور کہا کہ ایک مشک لاؤ۔ مشک بعمر کر مدینہ کی گلیوں میں بھرے کہ جن کے گھریافی نہ ہوسب کے گھر یہنے یانی دیا۔ پوچھا گیا کیا وجہ ہے حضرت فرمایا کہ قیصر روم کے دو سفیر آئے ہیں۔ انہوں نے میری تعریف کی مجھے خوش لگی میں کنٹرول رکھتا ہوں نفس پر میں نے کہا یہ عجیب بڑائی یا غرور جو میرے اندر بیدا ہوا ہے اس نے میری بڑائی بتائی ہے۔ نفس کو ا بسی چھوٹائی دکھاؤل تا کہ وہ سفیروں کے کہنے سے جو گندگی نفس میں اتی ہے وہ دور ہو جائے۔ اسی طرح حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ، نے ایک قمیص سلوائی اور پہنی تو پسند آئی۔ ان کے بلندمقام کا ذکر ہے۔ جب قمیص دیکھی تو قینجی منگوائی۔ نصف آستین ایک بازو کی اور نصف استین دوسرے بازو کی کاٹ لی پوچھا گیا کیوں ایسا کیا گیا۔ فرما یا پسند آئی تھی۔ میں نے کہا نفس خوش ہورہا ہے کہ عمدہ کیراعمدہ اور اچھے لوگوں کے لئے ہوتا ہے۔اس کئے آستین کاٹ لیں تا کہ اسے اپنی اچیا ئی کا احساس جاتار ہے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے ایک ترکیب بتائی ہے فرماتے ہیں کہ یہاں توایک ایک کوڑی کا حساب ہے۔ مگر آخرت

فراتے ہیں کہ یہاں توایک ایک کوڑی کا صاب ہے۔ گر آخرت کی چیزوں کا حیاب نہیں فرماتے ہیں مغرب کے وقت انسان محاسبہ کرنے یہ تصور کرنے کہ صبح سے مجھ سے کیا کیالغزشیں toobaa-elibrary blogspot.com

ہوئیں۔ کتنی نافرمانیاں ہوئیں لکھ لے۔ فرض کریں ایک دن میں سات گناہ ہوئے ہیں تو دل میں پختہ ارادہ کرے کہ دوسرے روزاگر سارے گناہ نہیں چھوڑ سکتا تو تھم از تھم ایک گناہ تو تھم کر دے۔ایک کناہ ضرور چھوڑ دے۔ ہفتہ میں سب چھوٹ جائیں گے۔اسی طرح صبح کواپنا محاسبہ کرے کہ رات کو کتنے گناہ کئے ہیں پھران کواس طرح ایک ایک کر کے چھوڑ دیے حضرت حاجی ایداد اللہ مهاجر کی رحمتہ اللہ علیہ کا فرمان ہے کہ یہ محاسبہ یا مراقبہ اس وقت تک جاری رکھے کہ خواہش نفس بیکار ہوجاؤے۔ دنیا کمانا فرض ہے لیکن دین بچانااس سے زیادہ ضروری ہے۔ مراقبه فناء دنیا و بقاء دین- رات کو کسی وقت آنکھ بند کر کے اندھیرے میں بیٹھ کر تصور کرے کہ ڈنیا و مافیماسب فانی ہے دنیا ختم ہو جانے والی ہے کبھی دنیا رہتی ہے تو آدمی حتم ہوجاتا ہے سب ایک وقت حتم ہونے والی ہیں۔ جومر گیا اس کے لئے سب تحجه حتم مو گیا- موت کا کوئی صابطه نهیں- یعنی کوئی وقت مقرریا طریقه نهیں ریل میں موٹر میں سائیکل پر نماز میں کھانا کھاتے وقت نوبت آ جاتی ہے۔ اس وقت ایمان اور عمل صالح کام آویں کے یہ دنیا ساتھ نہ جاوے گی یہ ہے فناہ دنیا اور بقاء آخرت کا مراقبہ آخرت میں محل مکان سب تعمتیں ہمیشہ کیلئے ہیں وَباں باپ دادے اولیا - بزرگ اور پیغمبر علیهم التلام سب ہوں گے اور سب ساتھ

موں گے۔ان مراقبول سے خواہشات نفس کمزور ہوتی ہیں۔ (س) غضب- یه شیطان کا تیسرا متعیار ہے اس سے عقل اور دماغ کا توازن بگڑ جاتا ہے۔ غضب کی حالت میں کنڑول کی ضرورت ہوتی ہے۔ جیسے گھورٹا بے قا بوہوجاوے تواسے لگام لگانے کی ضرورت ہوتی ہے۔ تا کہ غصہ میں بے ادب نہ ہوجاوے۔ انسان گالی گلوچ دیتا ہے۔ کبھی پیٹتا ہے۔ کبھی قتل تک کر دیتا ہے۔ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ آجِهِ بندے غصر في جاتے ہيں اور عفو و در گزر کرتے ہیں - لیسَ النَّدید بالصّر عُته زُمُ النَّدید من يَمِلِكُ النَّفْسُ عِنْدُ الغُصِّبِ- يهلوا في طاقت سے بچھاڑنے كا نام نہيں بلکہ کامل پہلوان وہ ہے جو غصہ کے وقت اپنے نفس پر قابور کھے۔ دوسرا علاج ہے تصور قدرت اللی- آدمی دوسرے آدمی پر غصہ اس وقت کرتا ہے جب وہ کوئی خراب کام کرے یا کسی کی مرضی کے خلاف کام کرہے۔ اس وقت آپ یہ خیال کریں کہ ہم نے خود کتنے سینکڑوں کام اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف کئے ہیں؟ کیا ہم نے اللہ کے خلاف کام نہیں گئے ؟ کیا اس آدمی سے آپ کی طاقت زیادہ ہے؟ اللہ تعالیٰ کی آپ سے طاقت ریادہ نہیں ؟ سب سے زیادہ تواللہ کا زور ہے اللہ تعالیٰ تواس بڑے زور کے باوجود جرم کرنے والے کو تباہ نہیں کرتا تو کیوں ناگوار بات سن کر اس قدر برہم ہو گیا۔ جس قوم میں غصہ تھم ہوتا ہے وہ کامیاب رہتی ہے

صحیح سوچ کاموقع وہی ہے۔ جب غصہ نہواًلمؤمِن لا بیماجراً فاہ الموس <u>فوقُ تُلاثِ -</u> مومن تین دن سے زیادہ سلام و کلام مؤمن سے بند نہیں کرتا تین دن سے زیادہ بائیکاٹ کرنے والا نہیں بخشا جاتا شب برأت میں بہت لوگ بننے جاتے ہیں سوائے چند آدمیوں کے ان میں ایک تین دن سے زیادہ بائیکاٹ کرنے والا ہے۔تین دن کی حکمت اس لئے کہ غصہ پہلے دن زیادہ مہوتا ہے کمیونکہ تازہ ہے۔اگر الله تعالیٰ فرماتا که ایک دن کی با کیاٹ نه کرو تواسے کون روک سکتا ہے۔لیکن حکم عین فطرت انسانی کے مطابق دیا ہے۔ تین دن میں غضب وغصہ ٹھنڈا ہوجاتا ہے اور تین دن کے بعد جو ابتدا بالسلام كرے اللہ كے بال وہ بهتر ہے كيونكہ جس نے جو پہل كى وہ سجھتا ہے میری وقعت نہیں رہی میری وقعت میں کمی ہو گئی۔ عجلت۔ چوتھی اصلاح جلد بازی سے کوئی خالی نہیں لیکن جلد ا بازی کواستعمال کرنا که آب گناه کا ارتکاب کریں اللہ کا حکم ٹوٹ جائے یہ گناہ ہے۔ جذبات اپنی ذات میں گناہ نہیں لیکن جب شیطان انسان سے استعمال کراتا ہے تب گناہ ہے خلق الانسان من عَجل - وَكَانُ الإنسانُ عَجولًا- العجلُ مِنَ الشَّيطَانِ وَالتَّا فَيْ مِنَ اللَّهِ سوجًا سمجھالند کی طرف سے ہے اور جلد باری شیطان سے ہے عجلت کا فلفہ- گناموں کی جراجلد بازی ہے تمام احکام زمین پر فرض ہوئے ہیں۔ لیکن نماز اسمانوں پر فرض ہونی إِنَّ أ

و رومندي . و مرور م الصلوة فمن خفظها لسواها خفظها ومن صبيعها سوام ضرت سيدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ، نے گور نروں کو لکھا کہ جو شخص نماز کی حفاظت کرتا ہے وہ سب چیزوں کی حفاظت کرتا ہے جوا سے صائع کرتا ہے وہ کسی چیز کی بھی حفاظت نہیں کرتایشیطان جلد بازی سے وصنو ناقص کرا دیتا ہے۔ انسان جیسے پیسوں کو گنتا ہے۔ یا چیز کو خرید و فروخت کے وقت اچھی طرح دیکھ بھال کر معاملہ کرتا ہے۔ اسی طرح نماز کے ہر معاملہ میں سوچ و بچار اور دیکھ بھال ہونی جاہیے۔ وضوء كو نهايت احتياط سے كرنا جائي- إسباغ الوُصوَّ رَعِندُ المكارِهِ کی برطی تعریف آئی ہے نماز میں بھی اسی طرح ٹھونگیں مارتا ہے کہ ایک منط نہ لگے عجلت کے جذبہ کے تحت جلد فارغ ہو جاوے - باہر کوئی سونا برس رہا ہے کہ اسے سمیٹنا ہے ؟ بعض آدمی امام سے پہلے سجدہ کرتے ہیں حالانکہ ہررکن میں امام سے بیچھے۔ رہنا جاہیے۔ حالانکہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نبے تاکید فرمائی ہے کہ امام تکبیر تحریمہ اللہ اکب<u>ر اور سلام یعنی اسلام علیکم</u> کو مختصر کے ان میں دیر نہ لگائے۔ اذا کبرالامام کبر واجب امام اللہ اکبر کھے اس وقت تم اللہ اکبر کھواگر امام کی اکبر سے پہلے داخل ہو گئے توامام سے پہلے داخل ہو گئے اور اگر اس کے سلام سے پہلے فارغ ہو کئے تواس سے پہلے خارج ہو گئے۔اسی طرح سجدہ میں بھی پہلے جاتے ہیں- حافظ ابن مجر رحمتہ بند علیہ فرماتے ہیں کہ عجلت شیطان کراتا

ہے جب امام سے پہلے فارغ نہیں ہونا تو اس کے تابع ہو کررہو۔ فسادات اسی عجلت کیوجہ سے ہوتے ہیں۔ بری بات دل میں آنے سے جلد کر ڈالتا ہے۔ سوچنے کا موقعہ نہیں دیتا۔ مسلما نول میں جوش ہے ہوش نہیں۔ حضرت امام جعفر صادق رحمته الله عليه راستے ميں جا رہے تھے۔ حالانکہ آپ حب و نب اور عزت کے لحاظ سے بہت بلند مرتبہ والے تھے۔ آپ کوایک آدمی نے گالی دی آپ نے اسے انعام بھجوا دیا۔ فرمایا کہ آپ نے مجھے ایک عیب بتا دیا ہے۔اللہ تعالی میرے ہزاروں عیب جانتا ہے اس کا ہزار ہزار شکر ہے کہ اس نے محص صرف ایک عیب بتایا ہے باقی نہیں بتائے۔ شیطان کی تدابیر بیان ہو چکی ہیں۔ سر تخصیص۔ حکمت تخصیص۔ شیطان سے پناہ مانگنے کی تخصیص کی گئی ہے کسی اور سے آگانگی گئی۔ سانپ، بچھو، ہندو، امریکہ، انگریز سب دشمن ہیں۔ لیکن ایک جو بد بخت دشمن ہے اس سے پناہ منگوائی وہ ہے شیطان اللہ تعالیٰ کا علم محیط ہے ہمارا دماغ تو نا بالغ ہے۔ صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے کہ ہمارا کونسا حقیقی دشمن ہے اس لئے سارے دشمنوں کولپیٹ کر ایک دشمن کو سامنے رکھا۔ شیطان کی عالمگیر ماسر تخصیص کر رکھی گئی - ایک ڈاکویا چور پگڑی یا کپڑاوغیرہ چھینتا ہے دوسرا جا قو سے بدن زخی کرتا ہے۔ شیطان کے سواکل دشمنان بنیادی چیر تک

نہیں پہنچ سکتے ۔ مثال کے طور پر آپ کے یاس ایک تانبے کا صندوق دومسرا جاندی کا اور تیسرا سونے کا ہے۔ایک کوہ نور کا ہیرا ماں کے برابرالماس جس کی قیمت لاکھوں رویے ہے پہلے اس کو رونے کی ڈبیہ یا صندوق میں رکھتے ہیں پھراس کو جاندی کے صندوق میں رکھیں پھر اس کو تانبے کے صدوق میں رکھیں صرف ایک ہیرے کیلئے یہ صندوق بنوائے گئے ایک دشمن ایسا ہے جو تانبے کا صندوق چھینتا ہے اور دومسرا جاندی کا چھینتا ہے اور تیسراسونے کا چینتا ہے لیکن جو ہیرا چھینتا ہے وہ اصل دسمن ہے۔کپڑا تا ہے کا صندوق۔ بدن ہاتھ اور پیر جاندی کا صندوق ، روح اور جان سونے کا صندوق ۔ ہیرا یا الماس ایمان ہے جو کروڑوں کا ہے۔ایمان جان میں، جان بدن میں ، بدن کیڑے میں ، امریکہ کا ایٹم بم یا ہائیڈ روجن بم یا ہندوک کا حملہ یا سانپ یا بچھو یا چور ڈاکو کا حملہ ہواس کا اثریہ ہوگا کہ دو کو الگ کر دے گا کہ جان اور اُیمان کو الگ کر دے گا اور بدن اور کیپڑوں کو الگ کر دے گا ۔ مرنے کے بعد جان کے ساتھ ایمان رہے گا۔ ہخرت محافظ خانہ ہے جو چیزیں ہیں پوری طرح محفوظ ہیں ۔ وَهُم لَا يُظلُّمُونَ اللّٰهِ تعالىٰ كو تومعلوم ہے كہ انسان کے حزاروں وشمن ہیں ان کی وشمنی کیڑے یا بدن کی ہے وہ محم درجہ کے دشمن ہیں ۔ شیطان ایمان کا دشمن ہے ۔ وہ ایمان یا ہیرے کا دشمن ہے۔اس کئے اعوذ باللہ من الشیطنٰ الرجیم فرمایا گیا

ہے۔ ڈاکٹر علامہ اقبال رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ کسی نے شیطان کو دیکھا کہ کرسی پر بیٹھا آرام سے سگریٹ پی رہا ہے پوچھا شیطان کو دیکھا کہ کرسی پر بیٹھا آرام سے سگریٹ پی رہا ہے پوچھا کیوں -کھا جب سے انگریز آئے ہیں اور اس کی تہذیب اور تعلیم عام ہوئی ہے توہماری ضرورت نہیں رہی-

درس ممبر: ۵ ۲۶دسمبر۱۹۲۳ء

## شیطان کی مرافعت

اعوذ باللہ کو بھم اللہ سے پہلے پڑھنے کے بارے میں بیان ہو چکے ہیں۔ پھر شیطان کی مختلف تدا بیر اور ان کے علاج بتائے گئے ہیں۔اور اس کے مختلف ہتھیار اور ان سے بینے کے طریقے بھی بیان مو چکے ہیں۔ اب رسترہ کہ اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھنے سے شیطان کی مدافعت کیسے ہوتی ہے آخیر میں بمتر تخلین ہو گی کہ اس منحوس مہتی کی پیدائش میں کیا مصلحت اور حکمت ہے اور علاجوں کے علاوہ شیطان سے مدافعت کیلئے اعوذ باللہ پڑھا کرو ممکن ہے کہ بعض لو گوں کا خیال ہو کہ اتنا بڑا عظیم دشمن جس کو شیطان کہا جاتا ہے اس کی مدافعت کے لئے اسلام نے بڑا معمولی انتظام کیا کہ صرف اعوذ باللہ پڑھی کرو بالنصوص ایک چھوٹا ساجملہ ہے اس کے کھنے سے اتنا عظیم دشمن ہٹ جاتا ہے اور سم بچ جاتے ہیں ؟ دسمن اتناعظیم اور محافظیٰ تدبیر اتنی معمولی سی- اس کے لئے تین چیروں کی طرف اتوجہ دلائی جاتی ہے۔ (۱) اعوذ باللہ ایک الفاظی جملہ ہے ہم

نے دنیا کی بہت ہی چیزوں میں تاثیر رکھی ہے مثلاً دوا کے ذریع مرض دور ہو جاتی ہے دوا ایک زمین سے نکلی ہوئی چیز ہے۔ اللہ تعالیٰ نے یہ تاثیر رکھی کہ اس سے م نس دور ہوجاتی ہے۔ مرض ہی شیطان کی طرح دشمن ہے۔ جو چیز باریک ہو یا نظر نہ آتی ہووہ عظیم ازر تھتی ہے جیسے بھاپ انجن کو جلاتی ہے اور گاڑی کو تھینچتی ہے۔ کوئلہ خود انجن کو نہیں چلاسکتا موٹی موٹی چیزیں اتنی چلانے کی قوت نہیں رکھتیں۔ باریکی آنے سے چیزوں میں زور زیادہ آ جاتا ہے۔ سب سے زیادہ زور تواللہ تعالیٰ کی ذات اقدین کا ہے۔ پھر الله تعالیٰ کے ملائکہ کی۔ حدیث یاک قوۃ ملک واحدِ کقوۃ التقلینِ ایک وشتہ کی ایسی طاقت ہے جیسے سب انسانوں جنوں وغیرہ دنیا کی تمام طاقتوں کو ملا کر ان سے زیادہ ہے۔ جو چیز موٹی کثیف جان والی ہو گی اس کی طاقت کمزور ہو گی دواؤں میں بھی یہی اثر ہے۔ روعن بادام میں مغز بادام زیادہ اثر ہے کثیف شنی کا اثر کم اور لطیعت شئی کا زیادہ ہے۔ اعوذ بالتٰد ایک جملہ ہے اورخدا ٹی جملہ ہے لطیف ہے۔ خالن تأثیرات نے اگر اس میں یہ تأثیر رکھ دی ہو کہ شیطان اس سے ہط جائے یا اس کا بس نہ چلے تواس میں کیا امر مانع ہوسکتا ہے؟ تا نیر رکھنے والی تووہ ذات ہے۔ شنح ابوالحن رحمتہ اللہ علیہ خرقانی بہت بڑے بزرگ ہو گزرے ہیں۔ سلطان محمود رحمتہ اللہ علیہ غزنوی کے بیر تھے۔ان کے متعلق یہ واقعہ ہے۔ محمود غرنوی

مت الله عليه جب سومنات كے مندر پر حملہ كرنے گيا تو آپ نے اسے اپنا قمیص نکال دیا۔ جب محمود غزنوی رحمتہ اللہ علیہ کے کشکریر شکت کے اتار نمودار ہونے توسلطان فرمانے لگے کورہ ومصلے من بياوصو كيااور دور كعت نماز يرطهي اوراس فميص كوباته ميس ليااور دعا کی یا اللہ اس بزرگ کے طفیل ہماری ایداد فرما۔ بس دعا کی اور معاملہ مدل گیا بادل اور اندھیری سی آئی جس سے ہندؤں کو سلطان کی سی فوج کی کمک کے آنے کا گمان ہوا اور وہ بھاگ کھڑے ہوئے۔ یہ تو تھنہ ہے کہ ایک طرف اللہ کی جانب رجوع کرنے والے تھے اور دوسری طرف کفار تھے۔ اگر معاملہ اس سے مختلف ہو کہ دونوں طرف غير جانبدار مول - پھر اللہ تعالیٰ قوت پر فیصلہ چھورٹتا ہے جس کی قوت زیادہ وہی فتمند ہوتا ہے۔ زمانہ کے بڑے فیلوف ملیم بوعلی سینا حضرت ا بوالحس خرقا فی رحمته الله علیه کی خدمت میں حاضر مولے کھا کہ ہماری طب کا اصول تو یہ ہے کہ اگر مرض گرم ہو تو دوا سرد دیتے ہیں اگر مرض تسرد ہوتو دوا گرم دیتے ہیں۔ اگر مرض خنک ہے تو دوا تر اور اگر مض تر ہے تو دوا خنک دیتے ہیں غرصیکہ طلع بالصد کرتے هیں اور قاعدہ بھی یہی ہے کہ ہم لوگ بھی رکم موسم میں مسروچیزیں استعمال کرتے ہیں اور مسرد موسم میں كرم چيزيں استعمال كرتے ہيں۔ ليكن آپ كے پاس جب كوئى مریض اتا ہے آپ چندالفاظ پڑھ کردم کردیتے ہیں۔ یہ بتلاہیے کہ

ہے کا دم گرم ہے یا سرداگر گرم ہے توسر دمرض کے لئے مفد اور اگر سرد ہے تو گرم مرض کے لئے مفید اور سرد کے لئے مفر ہے۔ فرمائیے آپ کا دم کیا چیز ہے۔اس کے جواب میں حضرت ا بوالحن خرقانی رحمته الله فرماتے ہیں گو مخور سگ کہتے ہیں یاخانہ مت کھاؤ۔ ان کے شاگرد اس جملے پر برہم ہو گئے اور لڑنے مارنے كيلئے تيار ہو گئے۔ حكيم صاحب نے فرما يا گالى نہيں دى- جواب ديا ہے گھر چل کر تہیں سمجھائیں کے سلام کر کے واپس چلے گئے والیی پر شا گردول نے کہا کہ جواب تو سوال کا صاف تھا۔ انہول نے یہ گالی کیوں دی حکیم صاحب نے کھا گالی دینے سے میرا سارا بدن عصد کی وجہ سے گرم مو گیا۔ اس چھوٹے کلمہ کے سننے سے میرے سارے بدن میں آگ لگ گئی جو دوائی نہیں تھی اور کچھ دیر کے بعد ٹھنڈی ہو گئی۔ اس لئے معلوم ہوگیا کہ جملہ نہ سرو تھا۔ نہ گرم منه ترمنه خنگ ایک طرف بے صد گرمی پیدا کر دی پھر بے صد شمند کی بیدا کردی اس طرح دم بھی نہ گرم ہے نہ خشک نہ سرد ہے نه تریگرسب تحچه کرتا ہے۔ تویہ اثر ہے اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھنے کا۔ یہ ایک دعاوے کہ اے اللہ میں تیری بناہ میں آ کر شیطان سے بینا جاہتا مول یا شیطان کے خلاف تیری مدد جاہتا موں - اللہ عِزوجل ہے پہلے سے اعلان فرمایا موا ہے وَقَالَ رَبَّكُمُ ادعُونِي أَسْجِبُ - لکم مجھے بلاؤ تومیں تہاری مدد کروں گا اور تہاری یکار کو سنگر اس کو

شرف قبولیت بخنول گا- دعا کا فلسفه احد ناالصراط المستقیم میں بیان ہو گا۔ بہر حال دعا کا اثر ہوتا ہے دعا کا اثر ضرور ہوتا ہے ایک زمانہ تھا کہ امریکہ اور یورپ مسلمانوں کی دعا پر مزاق اڑاتے تھے۔ دعا کی حقیقت یہ ہے کہ انسان طاقت اور اسباب میں کمی نہ کرے۔ شریعت کا حکم ہے کہ اسباب پورے کرنے کے بعد دعا بھی اللہ تعالیٰ سے مائے۔ ہندو چین سے تنہا نہ اطسکتا تھا امریکہ سے دعا کی یا امداد ما نگی دعا کا معنی شامل ہونا کے ہیں ۔ شرکت کی طلب - دعا کے معنی بلانے کے ہیں۔ دنیا میں کمزور طاقتور کو بلاتا ہے۔ مومن بھی جب اس کی طاقت موثر نہیں ہوتی تواللہ تعالیٰ کو بلاتا ہے۔ امریکہ اور برکش نے دعا کی تحقیق کے لئے ایک مشتر کہ ایسوسی ایشن مقرر کی تھی اور اس ایسوسی ایشن کی رپورٹ کے نتیجہ میں امریکہ اور پورپ نے دعا کے اثر کومان لیا ہے۔ لیکن ہماری یہ حالت ہے کہ ہم اللہ کو نہیں سمجھتے اس ایسوسی ایشن نے ثابت کیا ہے کہ دعا مریض کی صحت پر اثر اندار ہوتی ہے برطانیہ میں تین ہزار ہمپتال ھیں۔ یہ معلوم کیا گیا کہ فائدہ دوا سے ہوا یا دعا سے تومعلوم ہوا کہ بچاس فیصد دعا سے شفایاب ہوئے اس لئے انہوں نے حکم دیا ہے کہ تین ہزار مہبتالوں میں سے ہر ایک ہبیتال میں ایک ایک یادری دعا کرنے لیئے مقرر کیا جائے۔ اپریل ۱۹۲۳ء میں اسی ایسوسی ایشن کی رپورٹ بھی ہے کہ انسان کے بدن میں حیات اللہ کے اجزا موجود ہیں۔

معری اصلی ذات تواللہ تعالیٰ کی ذات پاک ہے جب دعا کی جاتی ہے ت مریض کا دل اس الحیات کے تابع ہوجاتا ہے۔ اس وجہ سے خمان قوی ہو کر مرض پر قابو یالیتی ہے۔ انسان کے اندر جو حیات ماحو جوہر زندگی ہے اس کا تعلق باللہ یا تعلق رب الحیات سے جڑھانے سے قوی موجاتا ہے اور مرض کے لئے مشکل بیدا موجاتی ہے۔ بر کش امریکن ایسوسی ایشن کی ریورٹ امروز مورضه ۱۱ ایریل ۱۹۲۳ء میں شائع ہوئی تھی یورب اور امریکہ کی بات پر یفنین آ جاوے۔ کیونکہ اللہ کی بات پر تو ہمیں یقین نہیں۔ دعا کا اثریقینی ہے۔ (سو) تیسرا جواب اعوذ باللہ کے اثر کے متعلق ایک مثال ہے شیطن کے حملہ آور ہونے یا اس سے تحفظ حاصل کرنے کے کے جب مومن اعوذ باللہ کہتا ہے تو شیطان کے ذہن میں فوراً تین چیزیں آجاتی ہیں۔ پہلی یہ کہ شیطان یہ سمجھتا ہے کہ میں طاقتور موں اس صعیف انسان نے اعوذ باللہ پڑھ کر زیادہ طاقتور اللہ کو بلایا ہے وہ مجھ سے زیادہ طاقتور ہے۔ (۲) کیونکہ جو کچھ بھی ہے، ہے تو سب الله تعالیٰ کی مخلوق اور تلیسری بات وہ یہ بھی سمجھتا ہے کہ جس وقت مومن نے اعوذ باللہ پڑھ کر اللہ تعالیٰ کو بلایا ہے اس نے اس وقت سن لیا ہے یہ فوراً سننااس کی صفت ہے۔ یہ صفت اور کسی کو حاصل نہیں۔ اللہ تعالیٰ جب اینے کئی خاص بندہے کو وحی کے ذريع الان علي الله العالم الله العام tao الله عليه الله عليه الله عليه

وآله وسلم فرماتے ہیں- وَلاَ تُطروُ فِي كُمَا أَطرت اليَهود و انتصاريٰ أندِاء هم منه الله صفات كسى كو نه دو بالخصوص جيسے يهود اور انصاري نے الني انبياً عليهم اسلام كو دے رکھے تھے۔ حضور نبی كريم صلى الله علیہ وسلم کی محبت تو جزوایمان ہے۔ حصور نبی کریم مٹائیلیم کا ارشاد گرای ہے لایورن اُحد محم حتی اکون اُحتِ إليه مِن نفسه وولده ووالده وَالنَّاسِ أَجْمُعِينِ، محبت تو جزو ايمان ہے ليكن نزاكت اس ميں يہ ے کہ محبت اور عبدیت کو جمع کیے کیا جاوے۔ اللہ اللہ ہے اور عبد عبد ہے مقام نبوت کو مقام خدامیں یا خداکی حد میں خلط ملط نہ كرو-اگر توحيد مٹ گئی تو پيغمبر عليهم اسلام كامقصد مٹ گيااور تم لوگ خدا اور رسول صلی التٰہ علیہ وسلم کی نگاموں میں گر گئے۔ حضور نبی كريم صلى الندعليه وأكه وسلم نے اس مسئله كوايے ابتمام اور انتظام کے ماتھ بیان فرما یا کہ شرک کامستلہ حل کر دیا اس لئے کوئی گنجائش نہ رہی۔ انسان خوف کے وقت جائے پناہ ڈھونڈھتا ہے۔ دعا کا فلفہ تو ابھی بیان ہو دیکا ہے۔ مؤمن، ولی، بزرگ اور پیغمبر اگر دعا کریں۔ مومن کی دعا قبول ہوتی ہے۔ ولی، بزرگ اور پیغمبر علیهم الملام تو بہت اونچے ہیں۔ کارخانہ عالم میں تصرف اسے مانا جائے۔ یہ صرف اللہ تعالیٰ کی ذات کا تصرف ہے۔ تصرف صرف اس کی وات پاک کے شایان ہے کسی اور کو اختیار نہیں۔ فضرت شاہ ولی اللہ حجتہ اللہ البالغہ میں فرماتے ہیں - اللہ نے

مجھے اس لئے بھیجا ہے کہ میں اسلام کی تھیک تھیک حقیقت بان یں کروں فرماتے ہیں کہ شرک اس لئے پھیار کہ بد بختوں نے خدا تعالیٰ کو بادشاہ کی طرح سمجھا ہے۔ دنیا کے بادشاہوں کوایک خاص قسم کے اختیار ہوتے ہیں جنیں مرکزی اختیارات کھا جاتا ہے لیکن وہ ہر مگہ نہیں پہنچ سکتے اس لئے اس کے نیچے اور گور نر ہوتے ہیں ان کو علاقائی اختیارات دینے جاتے ہیں۔ انہوں نے تحمشنروں کو اور محمشروں نے پھر ڈیٹی محمشنر رکھ کر تحجیداختیارات انہیں دیتے ہیں۔ یھر ڈیٹی کمشنر اسٹنٹ کمشنر رکھے ہوئے ہوئے ہیں اِن طرن شاہی تخت کے احتیارات نیچے نیچے پہنچتے بہنچتے تقسیم ہوجاتے ہیں۔ جس کے متعلق کام ہواسی سے ما ٹکا جاتا ہے۔ اس سے درخواست یا استدعاً کی جاتی ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ علیہ کا خیال ہے۔ يُطلبُونُ المُقبولِينُ وللمعظيمنُ، راح نيك اور زابد اور بزر كزيده لوگوں سے طلب کرتے ہیں۔ جیسے سیدنا حضرت ابراھیم علیہ املام اور حضرت المعمل عليه المسلام كي تصويرين بنائي ہوتي تصيں اور انہيں ' بیت الله شریف میں اٹھایا ہوا تھا اور ھولاً شفعاً نا الی اللہ کہتے تھے کہ یہ ہمارے سفارشی ہیں۔ مگر بیسویں صدی کے مؤمن کا شرک ان سے بھی بڑھ گیا۔ وہ تو بزر گول کوالٹد کی جناب میں وسیلہ بناتے تھے یہ خاص مشررک تھے۔اور ہم قبر پر جا کر خود پیر سے اولاد اور دوسری حاجتیں مانگتے ہیں حالانکہ وہ مشرک خاص ان سے مانگتے نہیں تھے۔

ا بوجل اور ا بولهب حضرت ا براهيم ملاينهم اور اور حضرت اسمعيل عليه الملام سے مانگتے نہیں تھے بلکہ ان سے سفارش کراتے تھے۔ <u> ) نعيدُ هُمُ اِللَّالِيقُرِ بُونَا إِلَى اللَّهِ رُلفَى الرَّا ختيارات عالم كا دوسرا مركزييدا</u> کیا جاوے تو پھر شرک کی جڑ پیدا ہوتی ہے۔ چھوٹے چھوٹے اختیارات دومسروں کے لئے تھے جائیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس پر کاری ضرب لگائی ہے وا لدین کیدعون من دونہ لایملکون من قطمیر میں چھوٹے اور بڑے سب کاموں کے لئے خود کافی ہوں ایک ملک کا بھی دوسرے ملک کا بھی کام کر سکتا ہوں ساری کا تنات کا ایک ایک ذرہ میرے سامنے اور میرے علم میں ہے اور میرے تابع ہے۔ اللہ تعالیٰ کے سوا جس کو بھی یکارو گے وہ تھمجور کی تھطلی کے باریک چھکے کے برا ہر بھی اختیار نہیں رکھتے۔ ہم جو چیز سیجتے ہیں ہم اس کے مالک ہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کل مشکلات کے لئے میرے سوا کوئی مالک نہیں میں واحد لانسریک ہوں۔ اپنی ظرف جھانا جاہتا ہوں۔ جہاں امید ہوتی ہے وہاں طالبوں کی بھیر گلگ جاتی ہے۔ جب حضرت ابوذر غفاری رضی الله تعالیٰ عنہ نے آپ کو وصیت فرمانے کی استدعا کی تو حضور نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا- اِذَا سَلَتَ فااسْلِ اللہ وَاذَاسْتَعَنَّ فَااسْلِ اللّٰه وَاذَاسْتَعَنَّ فااسْلِ اللّٰه وَاذَاسْتَعَنَ فَااسْبِن بِاللّٰهِ، ترجمہ: جب تو سوال کرے تو اللّٰه سے موال کہ اور جب تو مدد مانگ تو الله سے مدد مانگ، الله تعالی کو معلوم ہے کہ toobaa-elibrary.blogspot.com

شیطان کو علم ہے کہ جیسے انسان پرندے کو بھنسانے کیلئے دام و دانه لگاتا ہے اسی طرح وہ پیغمبران علیہم انسلام اور اولیا کرام کو ذریعہ شرک بناتا ہے۔ ان کی معبت کی آٹ میں مشرکانہ اعتقادات کو خوبصورت بنا کر دکھاتا ہے۔اس لئے فرمایا کہ ہر نماز کی ہر رکعت میں اُتک نعید صرف تیری ہی عبادت کرتے ہیں وایاک نستعین اور صرف تجھ سے صرف تجھ سے مدد مانگتے ہیں اکبرالہ آبادی زماتے خدا سے مانگ جو تحیھ مانگنا ہے اکبر یبی وہ در ہے کہ ذلت نہیں سوال کے بعد وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي ٱسْتَحِبُ لَكُمْ اور سمیں فرماتا بھی ہے کہ مجھ سے مدد مانگو اور یہ بھی فرمایا کہ تہاری جان سے یا شہررگ سے زیادہ قریب سوں۔ ویٹد ملک التموت وَالأَرضَ وُمَمُ ا قربُ إِلَيهِ مِنْ حَبْلِ الوَرِيْدِ اور كِها كه مجھ ہے مانگ لوميں موں سب کو دینے والا۔ حقیقت بھی یہی ہے کہ وہی غنی ہے۔ اگرچہ یہ مثال دینی ہے توسخت ناز بہا اور ناموزوں مگر سمھانے کے لئے نہ کہ اس کی مثال کے طور پر- صدر ایوب اگر کھے جو درخواست تو نے دینی ہے وہ مجھے دیدے اور مجھ سے مانگ۔کیا پھر تو تحصیلدار کے پاس جائے گا۔ حصور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خدا نہیں ہیں

ماتی سب محیص ہیں۔ انہمیں اللہ کی حد میں نہ لے جاؤ۔ ایک آدمی اپنی کھویڑی سے دین بتاتا ہے۔ دوسراحضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے بتائے ہوئے دین پر چلتا ہے کون صحیح ہے ؟ ایک ہے باتھ پیر سے کام کرنا کِسی کوسیرطھی کے ذریعہ اتارنا یا گرانا یہ توانسان کا کام ہے۔ لوٹا اٹھانلوغیرہ مخلوق کا اختیار ہاتھ پیر سے کام کرنا ہے۔ صرف ارادہ سے کام کرنا وہ صرف اللہ تعالیٰ کا کام ہے <u>اِنمااُمرہ اِذَا</u> اَرادُ شیاء اَن یقول له کن فیگون، اس کے ارادے سے کام موتا ہے۔ خدا تعالیٰ اینے اراد ہے سے نبی یا ولی کی عزت ظاہر کرنے کے لئے کرتا ہے جیسے جنگ میں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مٹی بھر گنگریاں ہاتھ میں لیں اور کفار کی طرف پھینکیں اگر تلوار ہاتھ میں لیتے تو ہاتھ کا عمل تھا۔ مشی بھر گنگریوں سے چار ہزار فوج کو نكت دينا ان ير غالب آنا الله كا اراده تهايه انسان كاكام نه تها وَارْمَيتُ إِذْ رَمِيتَ وَالْكِنَ اللّٰهِ رَمِي حقيقت مِينَ آب ني نهين بھینکیں۔ حقیقت میں اللہ تعالی نے بھینکیں۔ حقیقت شکت کفار میرے ارادے نے کی۔ حضرت جنید رحمته الله علیه بغدادی جو پیران پیر حضرت

حضرت جنید رحمتہ اللہ علیہ بغدادی جو پیرانِ پیر حضرت عبدالفادر جیلانی رحمتہ اللہ علیہ کے پیر کے پیر تھے۔ ان سے کسی سنے کہا ہم کشتی میں سوار تھے کشتی ڈو بنے لگی آپ ظاہر ہوئے اور سنے کشتی ڈو بنے لگی آپ ظاہر ہوئے اور آپ سنے کشتی ڈو بنے لگی آپ ظاہر ہوئے اور آپ سنے کو بالیا۔ آپ نے فرما یا خدا کی قسم مجھے بہتہ نہیں۔ امام مصلے اللہ۔ آپ نے فرما یا خدا کی قسم مجھے بہتہ نہیں۔ امام toobaa-elibrary.blogspot.com

ر ہانی مجدوالفٹ ٹانی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ایسے کاموں کی حقیقت پیر ہے کہ اللہ تعالیٰ بچانا جاہتا ہے وہ جانتا ہے کہ کنتی میں بنٹھنے والوں کی اکثریت کو کس سے عقیدت ہے تواس لے کی لطیفه کو یا فرشته کواس کی شکل یعنی اس بزرگ کی صورت میں بھیج دیتا ہے۔توحید برطی چیز ہے۔ حصور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرًا تے ہیں: وَجِدُوااللّٰهُ فَانَ التَّوْجِيدُ رُأْسُ الطَّاعَاتِ، ذات اور صفات میں اللہ تعالیٰ کو ایک ما نو۔ حضرت سید نا عمر رضی اللہ تعالی عنہ کے زمانه میں قبط پڑا ملک خٹک ہو گیا۔ مسجد نبوی میں حضور نبی کریم صلی الله علیه وسلم کا روصنه مبارک موجود تھا- حصنور صلی الله علیہ وسلم نے ایسے شا گردوں کو کیا تعلیم دی تھی۔ ڈاکٹر ریحان کہتے ہیں جال مسلمان کیئے وہاں کے کافرول اور مشر کول کی رسمیں بھی اسلام میں داخل ہوتی کئیں۔ صحابہ کرام شنے حصور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے چا یاک حضرت عبا رہ کو لے کر دعا کی حضرت عمر فاروق رصی الله تعالیٰ عنہ نے عرض کی پہلے جب ایسا قط پڑتا تھا ہم تیرے پیغمبر علیهم السلام سے دعا کرواتے تھے بارش موجاتی تھی ا<sup>ب اس</sup> کے بجائے ہم تیرے پیغمبر علیهم اسلام کے جیا کولائے ہیں ان کی دعا قبول ہوئی <u>اگرچہ حصور نبی</u> کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی قبر مبا<sup>رک</sup> مين رنده هين الانبيام في قبورهم ليكن حصور نبي كريم صلى الله عليه م ارک کے مال جاکر دیا انگی تولوگوں میں رسم پڑھائے onnhaa-elibrary.blogspot

گی لوگ قبروں پر دعا مانگنا شروع کر دیں گے۔ حضرت عماری کار تیہ صور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم سے کس قدر کم ہے گر چونکہ زندہ تھے اس لئے صحابہ کرام رصوان اللہ تعالیٰ اجمعین نے جن کی شان اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں رضی اللہ عظم ورصنواعنہ اللہ ان سے راضی ہو گیا اور وہ اللہ سے راضی ہو گئے نبوت کے مقام کی حد نہیں لیکن اگروہ ایسا كے كہ حضور سى كريم صلى الله عليه وسلم سے عرض كرتے كه دعا فراویں یہ کام ہو سکتا تھا لیکن است ہر قبر پر پہنچتی- اس کئے حضرت عباس رصی اللہ تعالی عنہ گو کم درجہ کے تھے لیکن زندہ تھے اس لئے ان سے دعا کروائی۔ شیطان جانتا ہے کہ انسان کمزور ہے اور الله تعالیٰ نے اس کی آواز بھی سن لی اور سن کر امداد بھی کرتا ہے۔ اس کے اعوذ باللہ الخ پڑھنے سے شیطان خود بھاگ جاتا ہے۔ گلی میں ایک پانچ سالہ لڑکی کو جب دس سالہ لڑکی مارنے لگے وہ اپنے والد کو آواز دے کہ ابواور وہ جب جواب دیگا کہ آیا تو آواز سنتے ہی بڑی لڑکی بھاگ جاتی ہے کیونکہ سمھجتی ہے کہ اس کا باپ مجھ سے طاقتور ہے بعینہ اسی طرح جب موسن اعوذ باللہ الخ پڑھتا ہے تو شیطان کو چونکہ علم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے امداد کا وعدہ فرما یا ہوا ہے اور · وہ خود سن بھی لیتا ہے اور ہے بھی بہت زیادہ طاقتور اس کئے اس کے لئے سوائے دور نے کے اور کوئی جارہ نہیں رہتا۔

درس ممبر: **۴** ۳جنوری۱۹۲۳ء جمعته السارک

## نفه وسمث يطان كى مُشترك تدابير

اعوذ باللہ کے اثرات بیان موجکے ہیں۔ آج دو چیزیں بیان کرنی ہیں۔(۱) نفس اور شیطان کی مشترک تدبیر (۲) شیطان کی تخلیق یا پیدائش میں حکت۔ اسے بعد میں بیان کیا جائے گا(۱) جب مقصدایک مو تو دو طاقتیں آپس میں اِشتراک عمل پیدا کرلیتی ہیں۔ جرمنی کوشکت دینے کیلئے برطانیہ، امریکہ اور روس کے ساتھ موافق ہو گیا۔ ورنہ ان کی آپس میں بھی نہ بنتی تھی بس مشترک مقصد کی وجہ سے ایک ہو گئے۔ اسی طرح نفس بھی انسان کا ایک جزو ہے۔ شیطان انسان کا دشمن ہے۔ جیسے ایک مقصد کے پیش نظر روس اور امریکہ دو دشمن آپس میں مل گئے۔ اسی طرح انسان کو ہلاک کرنے کے لئے نفس اور شیطان میں تعاون ہوجاتا ہے۔ باوجود اس بات کے کہ شیطان نفس انسانی کا دشمن تھا۔ ان میں مشترک "چیز" معبت لذت" ہے۔ نفس بھی مزمے یا لذت کو پسند کرتا ہے اور شیطان نفر کھی نفر کو اہلار بہت سے گناہ اسی وجہ سے ہوتے میطان سنام کھی نفر کا معام کا المام کا معام کا معام کا م

ہیں۔ رنا، مال حرام ، منشیات یہ سب لذنت کی خواہش کا نتیجہ ہیں اسی طرح حیوری، ڈاکہ یا مال حاصل کرنے کے ذرائع جن سے لذت کا حصول مقصود ہے یہی لذت گنامہوں کی جرا ہے۔ نفس اور شیطان مشترک یه کوشش کرتے ہیں کہ انسان لذنت کی طرف متوجہ ہو۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں انھوں نے حقیقت نعمت کے بارے میں ایک منتقل باب باندھا ہے۔ نعمت کے اعتبار سے جار قسمیں ہیں (۱) وہ جس کا دنیا اور سخرت دونوں میں فائده مبو- نفع في الحال بهي اور نفع في المأل بهي دنيا آخرت دونوں میں فائدہ مو- جیسے علم اور حس خلق یعنی دین کی سمجھ بوجھ (۱) علم اور (٢) اچھے آخلاق ان دونوں كا فائدہ دنيا ميں بھى ہے اور آخرت میں بھی- دوسری قسم نعمت کی (۲) وہ جس کا دنیا اور آخرت دو نول نیں ضرر ہو نقصان ہومثلاً (۱) جہل اور سوء (۲) سو، خلق - دین کی بے سمجھی اور مداخلاقی۔ لوگ براخلاق کی شایت کرتے ہیں۔ تیسری قسم نعمت کی (۳) وہ چیز سے جو بظاهر دنیا میں فائدہ مند معلوم ہواور آخرت میں نقصان دہ ہوجیسے لدت اتباع شعوت جس چیز میں لذت دیکھے جا نور کی طرح اس پر کوٹ پڑے۔ یقیناً جو رنا میں مبتلاء ہے وہ اسے برطی نعمت یا لدت سمجھتا ہے اسی طرح چوری، رشوت، ڈا کہ وغیرہ وہ ظاهراً نعمت معلوم ہوتے ہیں گر باطناً الله تعالی کا قهر ہے۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے اسکی مثال

ا ہے دی جیسے شعد میں زہر ملانا موا- ہمارے زمانہ میں ایسے سمجھ لو کہ اعظے قسم کے کیک میں کوئی رہر ملادے چونکہ نادانی ہے مزہ تو معلوم ھے مگر کیک میں اندرونی زہر کا علم نہیں۔ دس بیس منٹ تو مزہ توہو گامگر تھوڑی دیر بعد متلی اور تے شروع ہو کر موت واقع ہو گی بربادی ہو گی- یہ امریکہ اور برطانیہ کی مرض ہے جو بھیلتے بھیلتے ہم تک بھی آگئی۔اب جوتھی قسم نعمت کی۔ (ہم) وہ ہے کہ انسان دنیا میں تو اسکو کسی قدر تکلیف اور نقصان دہ یا دکھ سمجھے لیکن ا مخرت کے اعتبار سے اس میں بڑا فائدہ ہومثال شریعت یا کچ وقت کی نماز پڑھنا، روزہ، جج، زکوہ ان سب میں تکلیف ہو کی پوری شریعت جے ایک لاکھ چوبیس ہزار پیغمبر علیهم اسلام پیش کرتے آئے ہیں یہ ہے چوتھی قسم- امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ اس کو الدواء البتع دواء تلخ سے تعبیر کرتے ہیں ۔ تلخ دوائی دو گھنٹے منہ میں نصیں رمتی کہ تکی کیوجہ سے تکلیف ہو۔ بدذا نقہ ہو صرف چند سیکنڈ زبان اور حلن کو ٹکلیف ہوتی ہے اگر مریض اس تکھی کو گوارا کر لے تو صحت اور تندرستی سے مالا مال ہو گا۔ نا بالغ لُوگ اس جو تھی قسم سے کبھراتے ہیں۔ بیہ دوائی کو دیکھ کر رونے لگتا ہے بیہ بیوقوف ہے والدین تو بے قوف نہیں وہ کہتے ہیں ہزار بار روئے دوائی تو انتعمال کرائیں گے کیونکہ یہ معمولی سی تکلیف مستقل فائدہ کے مقابله میں تحجید نصیں ۔ مولانا جلال الدین رومی رحمتہ اللہ علیہ فرما-

یں ۔ مولانا جلال الدین روی رہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

طفل ہے لرزد رنش احتجام مادبرِ مشفق ازال غم شاد کام - جیسے آج الجیکشن کے وقت بحیہ روتا ھے لیکن مال اسکی صحت کے خیال سے خوش ہوتی ہے۔ بیہ فوری تکلیف کو دیکھتا ہے اور مستقل فائدہ کو نصیں دیکھتا گر مال مستقل فائدے کو دیکھتی ہے۔ اس لئے شریعت نادانوں کے لئے بوجھ اور تکلیف ہے مگر دانا کھتے ہیں کہ اس معمولی تکلیف سے ساری عمر کے مزے ہیں۔ امریکہ اور برطانیہ جوامام بن کر دنیا کو جس طرف لئے جار ہے ہیں اس کا ایک نقطہ ھے وہ ہے (مزہ) یہ سب عاشقان لذت ہیں جولذت کے راہ میں رکاوٹ ہواہے پسند نھیں کرتے۔ برین- مغربی فلاسفر کھتا ہے۔ یہ نفسیات کا بڑا ماہر ہے وہ کھتا ہے کہ یورب نے دنیا کو مزے اور لذت کا خوگر بنا کر چھوٹے بیچے کی طرح نا بالغ بنا دیا ہے۔ مزے سے گزر کر مستقل فائدہ کا متلاشی ہو۔ نا بالغ کا کام نکات سے تجاوز کر کے زنا کیطرت میلان-اس سے بے پردگی، عریانی بڑھی، تکاح، لباس اور دین کو یا بندی سمجھتے ہیں۔ صنعتی ترقی تو کی لیکن بالغ انسانوں کو نا بالغ بنا دیا۔ آج انسان مزے کے خلاف جو بات مو اس کو پسند نصیں کرتا۔ بچہ کا بھی یہی کام ہے کہ مرے کے بغیر مجھ ہمی پسند نمیں کرتا۔ تعلیم کے باوجود انسان کو نابالغ بنا دیا ہے۔ المام blogshot com

ڈا کڑی یا جنسی بلوغ پندرہ سال بعد آتا ھے اور ایک دوسمرا بلوغ جس کوعرفانی بلوغ کہتے ہیں وہ پندرہ سال کے بعد نصیں بلکہ جب یہ سمجھے کہ دینی تلی ہمیشہ کی تندرستی عطا کرتی ہے ہمیشہ کی راحت تکلیفوں كى برداشت كو آسان سمجھتى ہے- حضرت شيخ جَلال الدين رومي رحمته الله عليه فرماتے ہيں۔ خلق اطفال اند جزمر دان خدا۔ نيست بالغ جزرسده از موا- جو خوامش نفسانی چھوڑ دے وہ بالغ ھے۔ اور جو خواہش نہ چھوڑ سکے وہ نابالغ ہے جائے سفید ریش ہی کیول نہو شریعت نے جو یا بندی لگائی سے اللہ تعالے نے شفقت فرمائی ہے۔ وَمَا رَسَلُنَا كُ إِلَّا رَحْمَتُهُ لِلْعَلِمِينَ - آج رحمت كو كوئى رحمت سمجمتا ے۔ یورپ نے رحمت بنا دیا ہے۔ چند منط کی لذت چور کر ابدالاباد کی لذت حاصل کروجیے جنت اور اس کی تعمتیں۔اسلام بھی وی نظریہ لذت لاتا ہے وہ دین فطرت ہے کہ میری لذت کے ساتھ اور نہ ہو۔ دنیا میں دکھ اور سکھ لیے جلے ہیں۔ اللہ تعالیے نے جد منط و کھ برداشت کرنے کیلے کہا تا کہ ادئی سے اعلیٰ درجہ پر بهي جاؤاور ايسي جگه پهنيو جهال ـ ُولکم فيعًا مَا تُنتِهِي ٱلفسكم ولکم فيعًا ُ مَا تَدْعُونِ نِرَلًا مِن عُفُورِ رَحْيُم - جِهال جو ما نگو سب تحجیعة ملے - دنیا کی <sup>-</sup> بائے سخرت ملے گی سخرت مکان کے لحاظ سے یا اعتبار سے تو اب بھی موجود ہے مثلاً صبے ایک خالی سیدان ہوتا ہے وہال دریال، شامیانے اور قناتیں وغیرہ لگا کرینڈال بنایا جاتا ہے۔ آیک سخص

كہتا ہے كہ اس جگہ آئندہ سال تہم پندال بنائيں گے تو مكان كے لحاظ ہے آئندہ سال لگنے والا پندال تواب بھی موجود ہے مگر زمانے کے لجاظ سے موجود نصیں۔ مکان موجود ہے وقت نہیں آیا۔ تومکان موجود ہے مگر زمانے کے اعتبار سے موجود نہیں۔ تو مکان موجود ہے۔ وقت نہیں آیا اسی طرح قیامت یا آخرت مکان کے لحاظ سے موجود ہے گروقت نہیں آیا۔ وقت آنے پر دیکھنا جنت کیا ہو گی۔ یدلذت کس کو حاصل ہو۔ قرآن بہمارے لئے جنتہ میں وہ ہے جوجی جاہے وہ بھی لیے گا اور جو مانگو گے وہ بھی لیے گا وہاں ناجا کر چیز کی خوامش نه مو گی وه خوامش تو نایاک نفس کرتا ہے۔ اور جنت میں کوئی نایاک نفس ہو گا اس کی خواہش بھی نہ کریگا حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نا نو توی رحمتہ اللہ علیہ سے کسی نے پوچھا کہ جنت کی رندگی کیسی ہو گی۔ فرمایا اچھی خاصی خدا فی ہے اس لئے کہ انسان اللہ کا نا ئب ہے۔اگراس نے نیابت کے حقوق پورے کئے تووہاں پر تمام حقوق ملیں گے۔ شریعت پر عمل کرنے سے اللہ تعالیٰ اختیار عطا کریگا کہ دنیا میں جو اللہ تعالی جاہتا ہے وہی ہوتا ہے۔ جنت میں حومومن جاہے گاوہی ہو۔ ہماری سمجھ سوئی کے ناکہ کے برابر ہے لذّت كامله توشريعت برعمل كرنے ميں ہے۔ بي جو دوا نہيں بيتا تو وہ صحت کے مزول سے محروم رہتا ہے یا ممکن ہے کہ مرجائے۔اگر تلخ دوا ہیے گا تو دنیا کی سب 'رُتین حاصل کر نگا۔ وہ رزند گی بسر کرو کہ

ہ خرت کی سب تعمتیں حاصل کرو-حضرت مولانا اشرف على صاحب تعانوي يور الندم قده فہاتے ہیں کہ صحیح لذت دین والوں کو حاصل ہے دنیا داروں کو نہیں اور خدا کی قسم کھا کر فرمایا۔ دنیا داروں ہے مراد وہ لوگ ہیں جو دین کاخیال نہ رکھیں ۔ فرمایا بات یہ ہے کہ کھاتا پیتا تو آدمی منہ ہے ہے مگر لذت کا مدار دباغ پر ہے جو اللہ والوں کو حاصل ہے۔ کوں کہ ان کامقصد صرف اللہ تعالیٰ کی ذات اقدیں ہے باقی نہ کوئی فكرنه يريشاني- الله والأجو تحيير كهاتا يبتأ ہے تووہ بغير بريشاني كے کھاتا پیتا ہے۔اور جو دنیا دار کھاتا پیتا ہے وہ مقدمات، خسارے اور تجارت کے بعد دیگر دنیاوی امور کی پریٹا نیوں سے بر دماغ موتا ہے۔ جب دین کامل ہو توسب پریشا نیاں حتم ہوجا تی ہیں۔ دنیا کی لذتیں غم اور د کھ وغیرہ سے ملوث ہوتی ہیں سب میلی فجیلی لہ تیں۔ ہوتی ہیں جیسے ایک آدمی صاف ستھر سے برتن میں دودھ سے اور دوسرامیلے کھیلے برتن میں ہے۔ دنیا کا غم دماغ کے برتن میں مٹی اور یل جیل ہے جو مزے کی چیز ہمنگی وہ بھی بے مزہ ہو جائیں۔ دیندار کا دماغ دنیاوی میل تجیل سے پاک صاف ہوتا ہے۔ دنیا داریا ونیا والا منعمت کیطرح کھاتا ہے۔ مرغ پلاؤ، بریانی، کیک وغیرہ کو لعم<sup>ت سمجھ</sup> کرکھاتا ہے۔ مگر دیندار ایک تواسے نعمت سمجھتا ہے الله تعالے كى بھيجى سوئى نعمت كهتا ہے۔ جيسے مالٹا يا كوئى اور

چیز معبوب کے ہاتھ سے ملے توزیادہ بیاری ہوتی ہے۔ دین والے بر چیز کو نعمت اور عظیہ خداوندی سمجھتے ہیں۔ اللہ تعالے معبوب اعظم کے ہاتھ سے دی ہوئی چیز ھے۔ رزق، صفت رزاقی کا مظہر ہے اس کا ادب ملحوظ رکھنا جاھے۔ لذت کی حقیقت یہ ہے جو دین والوں کو حاصل ہے۔ حضرت شنخ قطب الدین بختیار کا کی رحمتہ اللہ علیہ والغفران کی خدمت میں دہلی کے بادشاہ آئے اور آپکی خدمت میں عرصٰ کی کہ کوئی ضرورت ہو توجھے فرمائیے شنح ہنس پڑے اور فرمایا تم اینے کو امیریا غنی سمجھتے ہو لیکن فقیر ہو اور میں فقیر ہول لیکن حقیقت عنی موں کیونکہ اللہ والے سب لدتوں کو چھوڑ کر صرف الله تعالی کی مرضی پر زندگی بسر کرتے ہیں دنیاوی کسی چیز سے ان کا علاقہ نصیں ہوتا وعظ و نصیحت اور دوسری باتوں کے بعد بادشاہ نے عرض کیا میرے فلال فلال وشمن ہیں دعا فرما ویں آپ نے فرمایا دیکھو ہمیں کی کی پرواہ نصیں سوائے اللہ تبارک تعالی کے۔ حکیم سنائی بیمار ہوئے حضرت مولانا روم رحمتہ اللہ علیہ عیادت کو تشریف لے کے حضرت مولانا جلال الدین رومی رحمت الله عليه براك بلندمقام كے مالك تھے ان كى بلندمقامى يول فرماتے

ذ ما یا سیماری محبو**ب کا تحفہ ہے۔** ت فور نصیب وشمن که شووبلاک تیغت سر دکوستال سلامت که تو خنجر آزمائی حضرت مولانا اشرف على صاحب تعانوى رحمته الندعليه زماتے ہیں کہ میں اپنے بیر حضرت حاجی ایداد اللہ صاحب مهاجر کی رحمتہ اللہ علیہ کی خدمت اقدس میں کمہ معظمہ میں حاضر ہوا آپ نے دوران تقریر فرمایا کہ مومن کے لئے دنیا کی سر تکلیف اللہ تعالی کی نعت ہے۔ آپ نے یہ تقریرایسی موثر فرمائی کہ دل پر رنگ جم گیا۔ اسی اثناء ایک ترک افیسر آیا جن کے بدن پر بھوڑا تھا اور ب علاج كروا حكي تص بالكل عاجز موحيكا تها دعا كيلئے عرض كى- مم سب حیران تھے کہ ابھی تو آپ نے یہ تقریر دل پذیر فرمائی ہے کہ دنیا کی تمام کالیف اللہ تعالیٰ کی تعمت ہے اور مرض کو بھی تعمت فراتے رہاہ اس مرض کے دفع کے لئے دعاکیے فرمائیں گے۔ بس آپ نے ہاتھا تھائے اور کہا کہ اے اللہ تعالی توخوب جانتا ہے کہ یہ بیماری بڑی نعمت ہے گریہ بندہ تیری بیماری کی نعمت کی تاب نہیں رکھتا اس کے اس کی بیماری کی نعمت کو صحت کی تعت سے بدل دے۔ اس میں شک نہیں کہ ظاہری طور پر انسان کودنیا کی سختیوں کی وجہ سے کلیف ہوتی ہے لیکن روح میں روشنی بیدا ہوتی ہے۔ غم عموماً ایک ایسی چیز ہے جیسے لوہے کے لئے

صیقل غم کاصیقل روح میں روشنی بیدا کرتا ہے۔ دوسری بات ر ے کہ شریعت اسلام نے عم کو عم رکھائی نہیں۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا ہے کہ ہر مرد موسمن کا جومقام اللہ کے نزدیک مقرر ہے اور وہ اینے نیک کامول کے ذریعہ اگر اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔ جیسے دنیا میں سی۔ ایس۔ پی وغیرہ کی ڈگری حاصل کرنی مو- اگر انسان وه وگری حاصل نهیں کرسکتا توالتد تعالی رحم فرما کر تھورمی سی مصیبت ڈالتا ہے کہ روح بھی روشن ہوجاوے اور اس مقام پر بھی پہنچ جاوے۔ اسی طرح مزدور محنت سے خوش ہوتا ہے کیونکہ اس قم ملتی ہے اگر مردوری نہ کے تورنجیدہ ہوتا ہے حالانکہ مزدور می کرنا تو موجب ٹکلیف ہوتا ہے لیکن اس کے نتیجہ پر نظررہتی ہے۔ شیطن اور نفس کی انسان کو ورغلانے کے لئے مشترکہ تدبیر (مزہ ہے) محبوب کی طرف ہم تکلیف کی نسبت نہیں كرتے- حضرت مولانا اخسر ف على صاحب رحمته الله فرماتے تھے اللہ تعالیٰ تمام حن جمال و کمال کا مرکز ہے اگر ہم اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ موجائیں جیسے کوئی ادمی عورت کا شوقین موتا ہے اور اس کے عنن میں سرشار ہوتا ہے اور اگر اتفاقاً وہ عورت میچھے سے آ کر گلے سے دہائے توپہلے بغیر دیکھے انسان چنے گا پھر جب دیکھے گا کہ پیر تو میری معبوب سے تو چھے گاتا کہ دوبارہ دبائے۔ اسی طرح انسان اگر الله كا عاشق موجائے تو كليون كليون نهيں رستى۔ حضرت تعانوى

رحمتہ اللہ علیہ قسم کھا کر فرماتے تھے جس دنیا دار کو یہ خیال ہو کہ ہمارے ہاں ناخوشی نہیں خوشی ہے اسے جائے کہ وہ ہفتہ عشرہ ہمارے باس آکر رہے اسے معلوم ہوجائے گاکہ اللہ والوں کے ہاں خوشی ہی خوشی ہے،

معنی منتی خلیفہ حضرت تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ کا پاؤں ملتان میں کاٹا گیاڈا کڑوں نے ول کا معائنہ کیاتہ اور کھا کہ ان کے دل پر اپریشن کا کوئی اثر نہیں ہوا۔ حضرت عبد اللہ بن رضی اللہ عنہ کا اپریشن ہونا تھا اور اسی وقت ہونا تھا اور اسی وقت ہونا تھا اور اسی وقت بیوشی کے ذرائع کلوروفارم تو تھے ہی نہیں۔ آپ نے فربایا مجھے مماز کی طرح بیشا دو اور میں اللہ کی طرف متوجہ ہوجاتا ہوں۔ کیونکہ اس صورت میں نماز تو پڑھ نہیں سکتے تھے۔ جب اللہ کی طرف متوجہ ہوجاول کا ٹا موں کیا اور انہیں کچھے معلوم نہیں ہوگا۔ ایسا ہی ہوا پاول کاٹا گیا اور انہیں کچھے محبوس نہیں ہوا۔ غم اور خوشی احساس کا نام ہے۔ گیا اور انہیں کچھے محبوس نہیں ہوا۔ غم اور خوشی احساس کا نام ہے۔ اگر محبت اللہ کی ظاہر منہیں رہتا۔

درس ممبر: ۷ موندی ۱۹۲۳

## الذّت ومزه برنحبث

a company of the same

اس سے پہلے درس میں لذت کا مسئلہ بیان ہو چکا ہے۔

شیطان کا سب سے برط جال لذت ہے۔ انسان کو یہ بتاتا ہے کہ گناہ

میں برط مزہ ہے۔ بدی کرنے اور نیکی چھوڑنے میں مزہ ہے۔ اسی

لذت ومزہ کے جال میں بنی آدم کو بھانس لیتا ہے۔ خدا فراموشی اور

سخرت فراموشی کا سب سے برط سبب لذت ہے۔ لذت عربی میں

اور مزہ اردو میں۔ خدا اور آخرت کو چھوڑنے کا سبب مزے میں پرط

جانا ہے۔ اگلے مسلمان اچھے ہوتے تھے مزے کیلئے دین کوہاتھ سے

جانا ہے۔ اگلے مسلمان اچھے ہوتے تھے مزے کیلئے دین کوہاتھ سے

جانا ہے۔ اگلے مسلمان اچھے ہوتے تھے مزے کیلئے دین کوہاتھ سے نہیں جانے دین کوہاتھ سے نہیں جانے دیت تھے۔ قرآن فرماتا ہے۔ فلف مِن بُعدرهم خلف اُضاعُوا الصّلودَ واتبعُوا النّصوابِ، کہ بعد میں آنے والوں نے دین اور مماز کوصائع کر دیا اور مزے میں پڑگئے۔ یعنی شہوات کی تا بعداری میں پڑگئے۔ یعنی شہوات کی تا بعداری میں گئے۔

 اد فی پہلے ہم اد فی سے شروع کرتے ہیں۔جس سے لذت میں انسان کے ساتھ دنیا کے تمام جانور شامل ہیں۔ خواہ چرندیا پرند کیڑے مکورے کھیاں وغیرہ ہوں سب شامل ہیں۔اس ادنی قسم کے مزے تین نوعیت کے ہیں۔ کھانا، پینا اور نرو مادہ کا مہبستر ہونا۔ توہر جا نور کو کیرے کوروں سے لیکر مجھلی تک سب کو یہ تینوں مزے بڑی ہمانی سے حاصل ہیں اور انسان کو ان مزول کا حصول وشواریوں اور تکلیفوں کے ساتھ ہوتا ہے مثلاً تعلیم حاصل کرے یا تجارت کرے مگر جا نوروں کو کسی چیز کی ضرورت نہیں ان خسیس اور رذیل مرول پر دین کو گنوا دے جا نورول سے بدتر معیم تخلفناً الانسان في أحسن تقويم ثم ردذناه أسفل سافلين، يورب مين ال اد فی قسم کے مزتے ہیں اور ان کے یاس مے کیا ؟ ان تینوں مرول میں سب جاندار شامل میں۔ انسان ان کو تعلیف سے حاصل کرتا ہے لیکن جَا نور آسانی سے خاصل کرتے ہیں۔ یہ مزے حاصل کرنا کوئی کمال نہیں (۲) قسم وہ ہے جس کو ورمیانی لذت کہتے ہیں وہ اس لذت سے محیداو نجی ہے وہ ہے (لذت حکومت) مشنری، ڈبٹی ممشنری، تعصٰیلداری وغیرہ حکومت کے نے کے مزے ۔ کل نہیں مگر بعض جا نور اس لدنت میں بھی اٹسان کے . ساتھ شریک ہیں۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے اس میں شیر اور جینے کا نام لیا ہے۔ شیر جنگل کا ماہناہ ہے۔ اس کی حاکمیت

انسان سے مضبوط ہے۔ فطری طور پر خداتعالی نے شیر کو حو ما کمیت بخشی ہے وہ ہمیشہ ہے کہمی چھینی نہیں جاتی۔ انسانوں میں والميت عارضي بني بادشاه مول يا وزير مول سب عارضي بين أور شیر کو ووٹ بھی نہیں لینا پر تا پورے جنگل کی بادشاہی کرتا ہے تو درمیانی یامتوسط لذت میں جا نور بھی شریک ہیں۔ (سو)لذت اعلیٰ وہ کونسی ہے وہ ہے دین کے علم وعمل کی لذت کہ مکمل طور پر دین سیکھے۔ اعمال صامحہ یوں ہیں۔ نظام الهی یوں ہے وغیرہ یہ ہے۔ سب سے اعلیٰ درجہ کی لذت کیونکہ اس لدت میں انسان کے ساتھ کوئی جا نور شریک نہیں۔ انسان قرآن وحدیث سے یہ سیکھے کہ اللہ تعالیٰ کی بسند کی چیزیں یہ بیں اور مرصیات الهیٰ یہ بیں اور ان کا نتیجہ جنت ہے۔ اور ناپسندیدہ چیزیں فلان ہیں اور ان کا نتیجہ دورخ ہے۔ عوام الناس اس لدن سے ناواقف ہیں۔ جتنی ہوتی ہے اتنی واقفیت ہوتی ہے (ور کم بھی ہوتی ہے۔ لذت حاکمیت - لذت ادِ کی سے کم ہوتی ہے۔ کوہستانوں میں بتھروں کا ڈھیر لگا ہوتا ہے مگر یا قوت کوئی کوئی ہوتا ہے جو کم ہووہ اعلیٰ ہوتا ہے اور جو بہت ہووہ محم قیمت ہوتا ہے۔ تھوڑا ہونا ہی کمال ہے کم درجہ کی لذت ہر جگہ ہوتی ہے اور جواعلیٰ درجہ کی لذت ہے وہ کم جگ<u>ہ ہوتی ہے دین کا علم</u> وعمل ایک کیمیاء ہے اور دولت لازوال ہے۔ بقاء لافناوسرورلاعم-الم غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں یہاں روز جنازے اٹھتے ہیں اور

لوگروتے ہیں گر آخرت میں موت نہیں اور ایسی خوشی ہے جس کے بعد غم نہیں۔ یہاں غم اور خوشی ملی جلی ہے۔ وغنی لافقر فیہ غنی کی سب چیز ہے۔ اور فقر کوئی نہیں۔ آدمی جب اس لذت کا تصور کرے تواس سے محم درجہ والی لذت میچ ہے۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اس کے جانے والے محم ہیں۔ مسفیان تورثی الم اعظم کے ہمعصر تھے دین میں ڈو بے ہوئے تھے اور ایسا مزہ پایا ام اعظم کے ہمعصر تھے دین میں ڈو بے ہوئے تھے اور ایسا مزہ پایا کہ فرماتے کو علم الملوک کا گنا فیہ کھار بُونا بالتیوفن، جس مزے میں ہم ہیں اگر بادشاہوں کو اس کا علم ہوجاوے تو ہم سے ضرور تلوادوں سے لڑائی کریں۔

ام محمد بن شیبانی ام اعظم رحمته الند علیہ کے شاگردہیں لکھتے ہیں بغداد کے شہر میں سرگل کے کنارے دین کی کتاب کا مطالعہ کررہا تھا کہ بغداد اور آبنار کی فوجوں کا آپس میں تبادلہ ہوا کہ بغداد کی فوج ابنار جا رہی تھی اور ابنار کی بغداد آ رہی تھی۔ آپ کا ایک رشتہ دار آیا جو شاید فوج میں تھا یا کی وجہ سے آپ سے پوچھا کہ یہاں سے فوج گزری ہے۔ انہول نے کہا مجھے پتہ نہیں وہ بھی کہ یہاں سے فوج گزری ہے۔ انہول نے کہا مجھے پتہ نہیں وہ بھی حالا نہیں گذری ہوگی کیونکہ وہ جو بتلار ہے ہیں کہ مجھے بتہ نہیں وہ بھی طالانکہ فوج وہائے گذر گئی تھی۔ انہول نے قسم کھا کر کہا مجھے اس طالانکہ فوج وہائے گذر نے کا کوئی علم نہیں۔ جب اس رشتہ دار کو معلوم ہوا کہ فوج یہاں سے گذر گئی ہے تو وہ آپ سے لڑنے جگڑنے لگا تو

د نیا کی مثال : ا مک مصنوعی لذت میں کس قدر انهماک موتا ہے بیا اوقات دو آدمی جو جوا یا شطرنج تھیلتے ہوتے ہیں جس میں معمولی ہار جیت ہوتی ہے۔ اگر انہیں تازہ روٹی کھانے کی عادت ہوتی ہے تو بیا اوقات رو فی کا وقت گذر جاتا ہے ان کو پتہ بھی نہیں ہوتا۔ فتح یا جیت کی لذت میں کھانا بھول جاتا ہے۔تواسی طرح جاں ایمان اور دین کی لذت سے سب محید بھول جاتا ہے۔ یہ تین لذتیں جن میں یورب خود بھی مر رہا ہے اور دوسروں کو بھی تباہ کر رہا ہے سارا جگڑا صرف اس بات پر ہے کہ صرف یہی مزہ نہیں اس سے آگے اور بھی مزے ہیں۔ توایک کھانے، پینے و مجامعت کا مزہ (۲) دوسمرا حکومت کامزہ، (۳) تیسرا دین کے علم وعمل کامزہ-جوچیز کثیر ہو اں کی قیمت کم ہوتی ہے۔ جس میں مزہ زیادہ ہواس کی قیمت کم-گھا گ کثیر ہے اس کی قیمت محم اور سیب تھوڑی چیز ہے اس کی قیمت زیادہ دوم یہ کہ یہ لذت بالکل محدود ہے تھانے کی طرح فرض کیں کھانے پر دس رویے خرچ کئے۔ جب تک دستر خوان تک پڑا ہے کوئی مزہ نہیں جانے مرغ بلاؤ ہے یا بریانی یا کوئی اور عمدہ کھانا- ہاتھ میں نوالہ ہے تو بھی مزہ نہیں خواہ نوالہ مویا ڈھید ہو برا بر

ے۔ اگر اللہ نے زیادہ مزہ دیا ہوتا توخدائی چھوڑ دیتے تھوڑا مزہ دیا تا کہ کماتے رہوور نہ اللہ تعالیٰ قادر تھا کیہ خوراک دستر خوان پر ہوتی اور مزه آجاتا - اس کم مزه پر بھی اللہ تعالی کو چھوڑ دیا- تھوڑا مزہ منہ میں ڈالنے سے محید اور چبانے سے بہت زیادہ جب طلق میں پہنچا بس پھر مزہ حتم ہوا۔ جسِ مزہ کے لیے تم مررہے ہوای کی عمر کتنی کم ہے۔ ایک تومزہ کی مدت بہت کم ہے دوسراکھاناکھانے کے بعد ا گر کھانا مصم نہ ہو تو بدمز کی بیدا ہو جاتی ہے اور جب آدمی مر گیا تو سب مزے جاتے رہے۔ کر آدمی کا بیٹ سیر ہو تو کوئی مزہ نہیں اگر پیاسا مو تویینے کا مزہ ہے۔ اس طرح ممبستری کے بعدیہ والا شوق نہیں رہتا۔ جنازے سے آگے کوئی مزے نہیں جاتے۔ سب ختم، بخلاف دین کے علم و عمل کے مز د کے حوروت کے ساتھ رلی ملی چیز ہے۔ آ دمی دو تین روٹیاں کھا چکا ہو توشوق حتم مکر علم پڑھا ہو تو آگے شوق برطمتا ہے کھانا پینا اللہ کی صفت نہیں جانور کی صفت ے علم اللہ تعالیٰ کی صفت ہے۔ جا نور محدود اس کی صفت بھی محدود- علم کی کوئی حد نہیں آدمی نے علم سیکھاکھتا ہے حل من مزید ، ایمان اور عمل صالح ہے انسان سیر نہیں ہوتا۔ عبادت اور علم سے سیر نہیں ہوتا۔ دوم یہ کہ قبر سے آگے ہمارے ساتھ ہے۔ امام غزالى رحمته البير عليه ، العلم يمغظك المال تحفظه ، علم تيري حفاظت كرتا ہے اور مال کی تو حفاظت کرتا ہے۔ شیخ الاسلام تقی الدین امام <sup>ابن</sup>

تیمہ رحمتہ اللہ علیہ ساتویں صدی میں گذرہے ہیں۔ حافظ ابن قیم کے ٹاگرد تھے۔ بادشاہ نے انہیں قید کرنا جاہا فرمایا میرا کیا لگاڑے گا علماء دین کی خواہش ہوتی ہے کیہ ہم مٹ جائیں گر دین نہ ہٹے۔ ذیابااگر جیل ہے تومیرے لیے خلوت خانہ ہو گی اگر قتل کرے گا توشہادت ہو گی اور گل و گلزار میرا علم وہ تو میرے سینے میں ہے اسے مجھے الگ نہیں کر سکتا۔ قیدی وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے مزوں سے کٹ گیا۔ بہرجال ایمان اور عمل صالح بڑی نعمت ہیں۔ یہ لذنتين يورپ كا نظرية بين- المستعدد و ماريد دین جندا پرستی اور نیکی کے آثار مٹتے جاتے ہیں۔ نیک علماء اتھے جاتے ہیں۔ خدا جانے ویسے عالم آئندہ بیدا ہوں گے کہ نہان الله لا ينزع .....ولكن مرفع العلم بقبض العلماء حتى إِذَا لَم مُيقِ عالماً اتخذ واالناس رؤسا جها لاً فافتوا فسئلوا "فعنلوا والملوا تولذب شيطان كا سب سے بڑا جال ہے۔ معلوم ہونا جاہیے کہ جب شیطان ادنی قسم کی لذت بیش کرے تم اعلی قسم کی لذت بیش کیا کرو- اعوذ باللہ من الشيطان الرجيم كي تاثير كا بيان كيا- الله عربي زبان مين اس ذات پاک کا نام ہے۔ جس میں تمام کمالات جمع ہوں اور تمام نقائص سے پاک ہو۔ اعوذ باللہ شیطان کی گمراہیوں سے تحفظ کی اعلیٰ مر ترکیب ہے۔ شیطان کہتا ہے کیوں رات کو اٹھتے ہو آرام گواتے بو- دورخ اکئے نہ اکئے۔ جنت آئے نہ آئے وسوسے ڈالتا ہے

اور عمل سے روکتا ہے۔ اعوذ باللہ اس کیے پڑھا کہ اللہ میں تمام کمالات بیں اور ایک یر بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ سے بولتا ہے نیکی پر جنت اور بدی پر جنم کے نتیجہ پریفین کامل ہے۔ کبھی کبھی ایسا ہوتا ہے کہ اللہ نیکی پروعدہ اور برائی پروعید فرماتا ہے۔اللہ کی بات مو فیصد سے ہے کوئی وھوکہ نہیں تے جب اس پر کامل یقین ہوجاتا ہے تو عمل مضبوط موجاتا ہے۔ دنیا کا بادشاہ اگر وعدہ کرے کہ تہیں پینش ملے گی ابھی ملی تو نہیں لیکن پینش کے ملنے میں شک نہیں رہتا یہ توانسان کا وعدہ ہے۔ یا افسر کھے کہ تنخواہ لیے گی، لے گی توایک ماہ بعد مگر جستی سے کام کرتا ہے۔ یہ تواللہ کا وعدہ ہے نیکی اور بدی پر-اس کا نتیجہ اگرچہ جلدی نہیں ہے بعد میں ملے گا- کیونکہ کام یا عمل ختم نہیں ہوتا- اس لئے نتیجہ بھی بعد میں ہے لین یہ بختہ بات ہے کہ عام دنیاوی اصول کے مطابق جن کو یومیہ اجرت ملتی ہے انہیں دن حتم ہونے پر ملتی ہے اور جن کو ہفتہ وار ملتی ہے انہیں ہفتہ ختم ہونے پر ملتی ہے اور جن کو ماہوار ملتی ہے انہیں مہینہ ختم مونے پر ملتی ہے۔ جب تک مدت ختم نہ ہو اجرت نبیں لتی- غرصنکہ ہمارا عمل کرنے کے بعد ختم نہیں ہوجاتا مرنے کے بعد بھی حتم نہیں ہوتا جیسے ایک عالم دین مرجاتا ہے۔ اس نے کئی لوگول کو قرآن بڑھایا جتنے لوگوں نے ان سے قرآل سیکا یا پڑھا وہ آگے دوسرے لوگوں کو پڑھائیں یا سکھائیں کے

اسی طرح شا گردوں کے عمل میں استاد شریک ہے ختم ہو تواجرت لے اسی طرح گناہ کا تار بھی آخرت تک چلتار ہے گا حدیث ماک من سن سنته حسنته فله اجره و اجره من عمل بها من غيران ينقص من اجورهم شيئاً ومن سن سنته سئته فله اجره و اجر من عمل بها من غيران ينقص من اوزارهم شياءً اعوذ بالله میں اللہ تعالیٰ کا لفظ سمارے کئے وعدہ ہے وُعْداً عُلَيْناً إِنّا كُنا فَاعِلَيْنَ تورات، زبور، الجيل اور قر آن ياك اور ايك لا کھ چوبیس ہزار پیغمبر علیهم السلام کا وعدہ ہے اگر شیطان اس میں شک ڈالے توالند تعالیٰ کا لفظ صنامن ہے۔ چاہے شیطان تحجہ دلیلیں بھی دل میں ڈالتا رہے۔ حضرت مولانا اشرف على صاحب تعانوى رحمته الله عليه فرماتے ہیں کہ کسی نے ان سے پوچھا اس مسلہ کی کیا حکمت ہے۔ آپ نے فرمایا تہارے اس پوچھنے کی کیا حکمت۔ بس جب ہو گیا۔ اں میں شک نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے تمام اوامرونہی میں گا ہیں اللہ تعالیٰ حکیم ہے۔انسان ساز ہے۔ اس کے کام میں کیوں حکمت نہ ہو۔ جب انسانوں کے حکیموں کے کام میں حکمت ہوتی ے تواللہ بادشاہ کے کام میں حکمت کیوں نہو۔ عمل کرنے کیلئے مکمت ہوتی ہے تو اللہ بادشاہ کے کام میں مکمت کیوں نہو۔ عمل

کرنے کے لئے حکمت جا ننا ہماری محروری ہے۔ اللہ تعالیٰ کی حکمت
کا تقاصنا ہے کہ جب س لیں تو فوراً عمل کریں۔ جس طرح اگر کوئی
نند حکیم اجمل خال نے لکھا اور تجویز کر دیا کہ عناب، اسطوخودوں،
اور بنفشہ وغیرہ ملاکر جوشاندہ بنا کے پی لواسی طرح اعوذ باللہ کا ننحہ
خدا تعالیٰ نے تجویز فرما یا کہ اسے پڑھواور شیطان کو بھگاؤ۔

درس ممبر: ۸ رهندی ۱۹۷۳

تعود كا آخرى حِيته

پوری کا تنات اللہ تعالیٰ نے بنائی ہے جس میں شیطان بھی داخل ہے۔ خاری کی حدیث ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت خضر علیہ السلام کشتی میں سوار تھے، ایک پرندے نے اپنی چونج سمندر میں ڈالی۔ حضرت خضر علیہ السلام نے فرما یا ہم دو نوں کا علم اتنا ہے جتنا سات سمندرول کے برابراس پرندے کی چونج کا پانی ہے۔ اگر پورا جمان اللہ تعالیٰ کی حکمتوں کو بیان کرنے لگیں تو ہمی نہیں کر سکتے۔ بزرگوں کا قول ہے کہ حکمت کی تفتیش ہی منیک نہیں بس اللہ تعالیٰ کی بندگی کا اقرار زبان سے کرنا جاہیے۔ منیک نہیں بس اللہ تعالیٰ کی بندگی کا اقرار زبان سے کرنا جاہیے۔ اس کے کام کی علت کون بیان کر سکتا ہے۔

خیر کامل جس میں کوئی شرینہ ہو فائدہ ہی فائدہ ہووہ صرف میں جیزیں ہیں toobaa-elibrary.blogspot.com

النرتعالیٰ نے کیول بنایا ؟ خیر کی چیز بنانی چاہیے تھی۔

عام طور پر لوگ مه سمجھتے ہیں کہ شیطان ایک شر ہے۔ات

(۱) ایمان، (۲) اطاعت، (۳) جنت جودو نول کا نتیجہ ہے۔ الله ير ايمان لانا- الله تعالىٰ كى اطاعت كرنا- ان دونوں كا شر کامل کی تین قسمیں ہیں ا- کفر، ۲-معصیت، ۳- دوزخ باقی جو چیزیں ہیں ان میں خیر اور شمر دو نوں ہیں تواگر خیر کا پہلو زیادہ ہے تواہے خیر کہتے ہیں۔ خیر کی سب سے بڑی چیز یانی ہے ہم نے یانی سے ہر چیز کورندگی بخشی-وَجُعلْناُمِنَ اللَّاءِ كُلَّ شئی تی۔ لیکن سیلاب سے کتنا نقصان موجاتا ہے۔ کتنی بستیال اور فصلیں اجر جواتی ہیں۔ لیکن شرکم ہے اور خیر بہت زیادہ ہے اور سیلاب کبی کبی آتا ہے۔ اسی طرح آگ بھی مفید چیز ہے لیکن آگ لگنے سے مکان جل جاتا ہے۔ مگرایسی خبر سننے میں کبھی کبھی آتی ہے۔ روٹی یکانا، کھانا یکانا اکثر ہے۔ تو تھوڑے شرکی خاطر بڑی خیر کو کیوں چھوڑا جائے۔ ایسی کوئی آگ وجود میں نہیں ہسکتی کہ وہ جائے اور کھانا یکائے گر کیرا نہ جلائے۔ تھوڑے نقصان کی خاطر بڑے فائدے کو ترک نہیں کیا جاتا۔ اس پہلومیں شیطان کی پیدائش کو سوچیں کہ اس کی پیدائش میں کوئی خیریا فائدہ کا پہلو بھی ہے یا نہیں ؟ ایمان اور طاعت خیر کامل ہے۔ کیونکہ اس سے روز اول

نعمت مل جاتی ہے۔ toobaa-olibrary.blogspot.com

یهای حکمت نفس اور شیطان کی رکاوطین پہلی حکمت یہ کہ قدیم زمانہ میں شہواری کا رواج تھا۔ خوب من کرانی جاتی تھی کہ آدمی جابک سوار بنے یعنی کھوڑے پر سے نہ گرے۔ جب ایک انارمی آدمی کو کھوڑے پر سوار کیا جاتا تو کھوڑے یرزین اور لگام موتی ہے تو شروع میں اسمت اسمیت دوراتے ہیں۔ يم تيز دورات بين، بيمرزين كومطا دياجاتا سے اور خالي بيٹھ پر بھا کر دورواتے ہیں۔ اسخر میں لگام بھی مطالی جاتی ہے تواب اگر جم جائے گرے نہیں تو پھر جا کر شہوار بنتا ہے۔ پھر ایک چھوٹی سی دیوار بنائی جاتی تھی جس پر سے شہوار کو گھورٹا گذار نا پرٹتا تھا۔ توان میں کامیابی حاصل کرنے کے بعد شمواری کی ڈگری ملتی تھی۔ معلوم موا کہ شہواری کی تھمیل رکاوٹوں پر منحصر ہے۔ زین اور رکاب کا ہٹانا پہلی رکاوٹ ہے۔ اور دوسری رکاوٹ لگام کا ہٹانا ہے، تیسری رکاوٹ خس کی دلیوار کو عبور کرنا۔ ان رکاوٹوں کے باوجود مقصد کو یا لے توشہوار ہے۔ اں کے ساتھا یک اور شہواری بھی ہے۔ ہمازاجہم و بدن ایک گھوڑا ہے اور سماری روح اور جان اس پر سوار ہے۔ یہ اگر شہوار ہے تواللہ تعالی کویا لے گا۔ اپنی شہواری کے بغیر خدا تک نہیں پہنچ سکتا۔ اگر رکاوٹوں کے باوجود مو تو بھر یکا شہوار ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کیلئے نفس اور شیطان کی دور کاوٹیں بنائیں کہ ایمان

اور طاعت پر چل کراس کو پھلانگ سکتا ہے پھریہ مومن کامل ہے۔ کمال کا شرہ بھی اسی مومن کو ملے گا۔ جور کاوٹیں عبور کرکے شہوار بنا ہو گا۔ پھر شیطان اور نفس اور لاکھول شیطان بھی مل جائیں توحملہ ' کامیاب نہیں ہو سکتا۔ ان کی کارروائی یہ ہے کہ گناہ کا خوبصورت نقشہ بنا کر انسان کے سامنے رکھتے ہیں اور اسی طرح نیکی کا بدترین نقشه بیش کرتے ہیں۔ شیطان دل میں جو خیال ڈالتا ہے۔ یہی خیال نقشہ سے شیطان ترغیب دیتا ہے مگر اس پر چلنا یا نہ چلنا تہارے ارشاد ربانی ہے کہ میرے خاص بندوں پر شیطان کا زور نہیں جلتا۔ شیطان اور نفس کی رکاوٹ سے ایمان اور اطاعت کی قیمت بہت بڑھ جاتی ہے۔ فرشتے گناہ سے پاک ہیں۔ کرڈالتے ہیں وہ کام جس کا اللہ تعالیٰ انہیں حکم دیتا ہے۔ فرشتوں کے لیے نیند نہیں۔ جنت کی قیمت اس بندگی پر نہیں ملتی جو فرشتے چوہیں تصفیے کرتے رہتے ہیں۔ مومن جنت کا مالک سے تو مالک کے مکان میں نوکر بھی آتے جاتے رہتے ہیں۔ مگر وہ مکان کے مالک مہیں۔ صراط متقیم سے ہٹانے کے لئے رکاوٹیں ڈالی جاتی ہیں، ان ر کاوٹوں کے باوجود آپ نیکی اختیار کریں تو اس کی برطی قیمت ے۔ ایک ہفیسر کی تنخواہ تین ہزار فرض کریں کوئی یہ قانون بنانے کہ اس شرط کے ساتھ کہ ایک آدمی راستہ ہیں کھڑا ہو کہ

ہنیسر صاحب دفتر نیرجا سکے۔ یعنی وہ آدمی ہنیسر کیلئے راہتے میں ر کاوٹ بنے۔ لیکن اگر کسی نے روکنے کیلئے ایک جملہ نہ کہا تو پھر نہیں ملیں گے۔ تواس صورت میں افیسر کھے گا کہ رکاوٹ کے لئے آدمی ضرور تھڑا کیا جائے تھیں وہ سویا ہوا نہ ہوتا کہ وہ رکاوٹ کی بنا پر تنخواہ حاصل کر سکے۔ اللہ تعالیٰ نے شیطان کے بنانے میں یہی مکت کی کہ مقام مومن مقام ملائکہ سے بلند تر موجائے۔ فرشتوں · س رکاوٹ کے بغیر بندگی ہے اور مومن میں رکاوٹ کے باوجود بند گی ہے۔ اس لئے انسان کو خلیفہ بنایا گیا۔ فرشتوں کو نہیں بنایا دوسری حکمت تکمیل محبت الٰہی ہے مہیں جو تحیصہ لتا ہے وہ اللہ سے کامل محبت ہو تو ملتا ہے۔ قرآن - والدين امنوائية حياليد- كهمومن كوالله تعالى سے بهت زياده محبت ہو گی۔ اس کی تنمیل کیسے ہو گی۔ آپ کا ایک دوست ہے وہ آب کا امتحال لینا جاہتا ہے کہ آپ کی معبت کال ہے یا نہیں۔ آپ کے دوست کا دشمن آپ کواس کی محبت سے روکے اور آپ من رکیں تو محبت کامل ہے۔ دورحاضر میں ووٹوں کے وقت دوستی اور دشمنی کا پتہ چل جاتا ہے۔ ایک وہ شخص ہے کہ ووٹ دے راستے میں کوئی رکاوٹ نہیں تو یہ دوٹ کوئی قیمتی نہیں۔ مگر دوسرا شخص جے حاکم وقت نے دباؤ ڈالاہو کہ فلاں کو ووٹ نہ دینا یا

كى نے يہے كى لالج دى ہوكہ فلان كوووٹ نه دينا-ان ركاوٹوں كے باوجودا گروہ ووٹ دیتا ہے تو محبت کامل ہے۔ جب ہم قدم قدم پر ۔ نیکی کریں گے کہ اس کا کرنا رحمٰن کا حکم ہے اور نہ کرنا شیطان کا حكم ہے۔ تواگر كاوٹ كے باوجود آب نيكى كريں گے تومحبت کال ہے۔مومن کوقدم قدم پر درس دیا جارہا ہے کہ حق کی بات کو ترجیح دو تو محبت کامل ہے۔ سماری زندگی میں چوبیس کھنٹے شیطان كيوج سے ہمارے ول ميں محبت کے آثار نہيں-تيسري حكمت تتحميل قوت دفاعيه ہر آدمی اپنی قیمتی چیز کے ذخیرہ کی حفاظت کرتا ہے۔ ایمان اور نیک عمل سے بڑھ کر کوئی قیمتی ذخیرہ نہیں ہے۔اگر چور اور ڈاکو کا ڈر نہ ہوتا تو ہم لوگ ٹانگیں پھیلا کر سو جاتے۔ اگر چوکیدار اور پولیس بہرہ دیتی ہے تو ہمیں چور و ڈاکو کا خوف نہیں ہوتا۔ اگریہ انتظام نہ ہو تورات بھر چین نہ ہو۔ دیہاتی کسان رات بھر چین سے نہیں سو سکتا۔ گھر کا مالک خود اپنی مکمل حفاظت کرتا ہے۔اللہ تعالیٰ یہ نہیں جاہتا کہ ہم ایمان اور طاعت کی دولت حاصل کریں اور پھر اسے چھوڑ دیں۔ ہر وقت ہمیں اس کی حفاظت کی ضرورت ہے کیونکہ دشمن (شیطان) ہر وقت بیچے لگا ہوا ہے۔ آپ کے پاس کیا لاکھ رویے ہوں اور مسلح ڈاکو موجود ہو تو آپ ایک منٹ مخطبه toebala elibrary blogspo ، دشمن کو پیدا

ذ ما ما که انسان ایک منط بھی غفلت نہ کرہے۔ چوتھی صکمت جھوٹی بادشاہی سر انسان کے اندر ایک جھوٹی بادشاہی موجود ہے۔ دل ماد ثاہ اور اعصناء اس کی رعیت ہیں۔ دل ہاتھ کو حکم دیتا ہے کہ تم کھو تو وہ لکھتا ہے۔ کان اس کے حکم سے سنتا ہے اور آنکھ اس کے حکم سے دیکھتی ہے۔ اگر چھوٹی حکومت کے مقابلہ میں کوئی دشمن ہو تووہ پوری حفاظت کرہے گا۔ پردہ کی صورت میں دل آنکھ کو حکم دیتا ہے کہ مت دیکھ۔ اور شیطان کھتا ہے دیکھو۔ دل حکم دیتا ہے کہ رشوت نہ لو، اور شیطان کھتا ہے لے لو۔ یا کستان کے پہلو میں اگر بھارت نہ ہوتا جو ہمارا ہر طرح سے دشمن ہے تو یا کستان اینی بری اور بحری سرحدول کی حفاظت نه کرتا اور اینی فوج میں کسی قم کا اصافہ بھی نہ کرتا۔ ہمارت کی دشمنی کے احساس نے قوت دفاعیہ کو مصبوط کیا۔ اگر ہمارت کی جگہ خیر پور کی چھوٹی ریاست ہماری دشمن ہوتی تو ہم ٹانگ بھیلا کر سو جاتے۔ دشمن جتنا قوی موگا اتنی زیادہ حفاظت کی ضرورت ہو گی۔ شیطن نے ہمیں اپنی حفاظت کیلئے پختہ کیا۔ حضرت سید علی ہجویری رحمتہ اللہ علیہ کی خدمت میں ایک

خلیفہ آیا عرض کی حضرت دشمنوں میں بھنسا ہوا ہوں چین سے نہیں بیٹھ سکتا۔ آپ دعا فرما دیں، خیال تھا کہ 'نسرت دعا فرماویں گے۔ بیٹھ سکتا۔ آپ دعا فرما دیں، خیال تھا کہ 'نسرت دعا فرماویں toobaa-elibrary.blogspot.com گر آپ نے فرمایا دعا تو شربطانے کیلئے ہوتی ہے یہ تو خیر ہے کوئی شر تو نہیں۔ دیکھواللہ تعالیٰ نے ہمارے بیچھے شیطان دشمن لگایا ہوا

مغلوں کی عکومت اس لئے ختم ہوئی کہ وہ ٹانگ بھیلا کر سو گئے۔ قوت دفاعیہ اگر ختم ہوجائے تو قوم ختم ہوجاتی ہے۔ ایک آدمی عربی مدرسے میں پڑھے یعنی مولوی ہو۔ دوسمرا

ایک آدمی عربی مدرسے میں بڑھے یعنی مولوی ہو- دوسرا انگریزی مدرسے میں پڑھے یعنی گریجویٹ ہو- دونوں ملکر نیک عمل کریں تو گریجویٹ کو زیادہ ثواب ہوگا- کیونکہ مسٹر نے دنیاوی درس گاہ میں تربیت حاصل کی ہے اور مولوی نے اسلامی درسگاہ درس گاہ میں تربیت حاصل کی ہے اور مولوی کے اسلامی درسگاہ

میں۔ مسٹر کیلئے برے ماحول کی رکاوٹ موجود ہے۔ مگر مولوی کیلئے نہیں۔ کالج کا ماحول مولوی کے ماحول سے اچھا نہیں۔ انگلستان میں رہ کر کوئی نیکی کرے اسے زیادہ تواب ہوگا بہ نسبت اس کے جو یا کہتان میں رہ کر نیکی کرے۔

پاکستان میں رہ کر سیمی کرتے۔ یہ مسلم ایک حدیث شریف سے استنباط کیا گیا۔ ترمذی شریف کی حدیث ہے حضرت ابو تعلیہ سے روایت ہے کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ایک زمانہ آئے گااس میں اسلام پر چلنا اتنا مشکل ہوجائے گا

جیسے چٹگاری کو ہاتھ میں لینا۔ اس بگڑے ہوئے زمانہ میں جو نیکی کرے گا تواسے بچاس گنا ثواب ملے گا-

حضرات صحابہ کرام ہے استفسار کیا انہیں بچاس آ دمیوں کا تواب ملا- سم جیسے بیاس آدمیوں کا نہیں ان کے زمانہ کے بیاس آدمیوں کا- فرمایا اَجرُ حمسین منتم- اس سے یہ نہ سمجھیں کہ صحابہ كرام الله على الله عليه وسلم في فرمایا کہ میرے زمانے میں اگر کوئی نیکی کرے توایک ہے اور اگر بگڑے ہوئے زمانے میں کرے توبیاس ہیں۔ اچھے ماحول میں نیکی کی قیمت کم ہے اور برے ماحول میں زیادہ- ترمذی شریف میں حضرت ابوهریرہ سے روایت ہے فرمایا تم ایسے زمانہ میں ہو کہ اگر دینی احکام کے دسویں حصہ پر عمل نہ کرو تو تباہ ہو جاؤ گے۔ اور اخیر زمانہ میں اگر دین کے احکام کے دسویں حصہ پر عمل کرے گا تو نجات پائے گا۔ معلوم ہوا کہ اس وقت نیکی کی قیمت بڑھ گئی ہے۔ عربی مدرسہ اور کالج، یا کستانی کالج اور انگلستان کے کالج میں رہتے ہوئے لوگوں کی نیکی کی قیمت میں فرق ہوگا۔ ایک اجر صحابہ کرام کی نیکی میں ہے جو ہمیں قیامت تک نہیں مل سکتا۔ نیکی کی فیمت اخلاص کی بناء پر کمی بیشی ہوتی ہے۔ مثلاً ایک نے عمل کیا اسے بچاس سیر گندم مل گئی اور دوسرے نے عمل کیا تواہے دس سیرسونا مل گیا مگروزن کے اعتبار سے گندم زیادہ اور سونا کم ہے۔ الله الله في أصحابي الخ ميرے اصحاب كے بارے ميں

اللہ تعالیٰ سے ڈرو۔

اللہ تعالیٰ سے ڈرو۔

اگر تم میں سے کوئی احد پہاڑکے برابرسونا خرج کرے تووہ صحابہ کرام کا صحابہ کرام کا اطلاح اتنا کامل تھا۔ صحابہ کرام کم کا ثواب سونے کے برابر اور ہمارا گذم کے برابر ہے۔ قیامت تک پیدا ہونے والے ولی اس صحابی گذم کے برابر ہے۔ قیامت تک پیدا ہونے والے ولی اس صحابی کہ جس نے ایک مرتبہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر نگاہ ڈالی ہو۔

and the second of the second o

of the contract of the contrac

The Property of the State of th

Crew Control Color Comments of Colored

درس ممبر: ۹

نتائج عبرت

میں پناہ لیتا ہوں اللہ کے ساتھ شیطان مردود سے۔ واحد کا مغیرے جمع کا نہیں۔ ایک ایک مسلمان کویہ سبق دیا کیا ہے کہ تم اكيلے اكيلے يوں كما كرو- يهاں قرآن نے جمع كا سيف استعمال نہیں کیا طالانکہ قرآن کا عام انداز ایے موقعوں پر جمع کا صیغہ لانا ہے۔ مثلاً إِیّاكَ نَعبد وَایّاكَ نستعین-جال الله تعالیٰ کی بندگی ہے وہاں جماعت کا ذکر ہے اور جمال شیطان سے پناہ کا ذکر ہے وہاں فردیت ہے۔ اس میں یہ حكمت ہے كه شيطان أيها وشمن ہے كه سوائے الله تعالى كے سب تہاری امداد کریں تب بھی یہ نہیں ہائے گا۔ ظاہری طور پر دشمن کا اُڑا یک پر ہوتا ہے دس پر نہیں ہوتا۔ یا زیادہ تعد دیر نہیں چلتا، جتنی زیاده تعداد م<sub>و</sub>گی دشمن اتنا مغلوب موگاه گر شیطان ظاهر نظر مہیں آتا۔ تم جاعت کے یاوجود اکیلے ہو۔

اعوذ باللہ سے ہمیں کیا عبرت حاصل ہوتی ہے۔

شیطان نظر نہیں آتا۔ اس کے اب شیطان سے کٹ کراللہ تعالیٰ کے آگے جھک جاؤ۔ شیطان سے حفاظت کا سامان فقط ذات رب العلمين ہے۔ اعوذ کے بعد لفظ ب استعمال کیا ہے عربی میں یہ لفظ تعلق کیلئے استعمال موتا ہے۔ ہم اگر شیطان سے بچنا جاہتے ہیں تولفظ ب ممیں یہ اننارہ کر رہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ جتنا زیادہ تعلق ہو گا اتنا شیطان سے محفوظ رہو گے۔ تیسرا لفظ اللہ کا ہے حدیث شریف میں اللہ تعالیٰ کے 99 نام ذکر ہیں۔ ان میں سب سے بڑا نام اللہ ہے تحید الفاظ حکومت کے مظہر ہیں وہ جلالی نام ہیں اور جو نام الفت کے مظہر ہیں جو لطن و کرم کے لئے آتے ہیں یعنی بخشش کیلئے وہ جمالی نام ہیں جیسے الرحمن-لفظ الله میں سب سے زیادہ زور ہے۔ چشتیہ، قادریہ، نقشبندیہ اور سہروردیہ سب اللہ تک پہنچنے کے طریقے ہیں۔ سب لفظ الله کا ذکر کرتے ہیں۔ بزرگول نے اسم ذات کا ذکر بار بار کیا ہے۔ حضرت مدنی رحمتہ اللہ علیہ بڑھا ہے کے باوجود دن رات میں اسم ذات اللہ اللہ کا ذ کر چوبیس ہزار مرتبہ کرتے تھے۔ نام طور پر اندازہ لگایا گیا ہے کہ انسان سم محصنطوں میں سم سزار مرتبہ سانس لیتا ہے۔ تو ہر سانس ایک نعمت ہے اگر سانس ختم تو آدمی ختم ہوجاتا ہے۔ ہر متحرک چیز نے ساکن ہونا ہے۔ زندگی سانس کے آنے جانے پر ہے۔

حضرت امام شافعی رحمته التد علیه فرماتے ہیں اس سانس کو غنیمت سمجھواور غنیمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا شکر کرو۔ تو ہمیں ہر سانس میں ایک مرتبہ اللہ کمنا چاہیے اللہ کا لفظ بہت بڑی چیز ہے۔ حضرت حاجی امداد الله رحمته الله علیه سے کبی نے کہا کہ دل میں برے خیال اور تاریکیاں ہیں۔ فرمایا اللہ کا ذکر کیا کرو۔ عرض کی كتني مرتبه فرما يا سوا لا كھ مرتبہ اس عمل سے گناہ كى تاريكياں اور برے خیال ختم ہوجاتے ہیں۔ کی نے کہا حضرت یہ کیسے معلوم ہو كه يه عمل الله تعالى كومقبول سے فرمايا اگر پهلي دفعه قبول نه مو تو دوسری بار توفین نه سوگی- اگر دوسری بار کها اور قبول نه سوا تو تیسری مرتبہ کھنے کی توفیق نہ ہو گی۔ علیٰ ہدالقیاس یہ دلیل ہے کہ مقبول موا ہے۔ اللہ اللہ کرنے میں برطی بات ہے (ماہ رمصنان کے تصور معل يرزياده اجرملتا مع) الله كالفظ عالم كى جان معدالله کے نام سے جال زندہ و آباد ہے ایک انسان کی جان ہے، زندہ ہے توٹھاٹھ ہے۔ مرگیا توحتم ہے۔ بخاری و مسلم کی حدیث ہے کہ قیامت جو دنیا کی تباہی کا نام ہے وہ کب ہو گی۔ جب دنیا کی جان نکل جائے تو تب قیامت مو كى- جب دنيا ميں ايك شخص بھى الله الله كھنے والا نہ ہو گا- تب قیامت قائم ہو گی۔

دوسری حدیث میں ہے کہ قیامت قائم نہ ہو کی جب تک toobaa-elibrary.blogspot.com

دنیا کے بینے والے سب شخص کافر نہ مہول گے۔ یعنی اللہ اللہ کھنے والاایک بھی نہ ہوگا۔ دنیا کی اصل آبادی ذکر اللہ سے ہے۔ یہ حضور كريم صلى الله عليه وسلم كاارشاد گرامي ہے كه (اس بات كى حكمت میں) ہر چیز جو بھی بناتا ہے وہ کسی مقصود کے لئے ہوتی ہے۔ كائے دودھ كے لئے ركھى جاتى ہے جب وہ دودھ بھى نہ دے اور کا بھن بھی نہ ہو تواہے قصاب کے حوالے کیا جاتا ہے۔ گلاس یا جائے دانی میں اگر سوراخ ہوجائے تووہ مقصد پورا نہیں کرتے تو إن كاركھنا فضول ہو گا۔ اس پوری کا ئنات کواللہ تعالیٰ نے یاد الٰہی کے لئے بیدا کیا ہے۔ جب تک یادالی مورسی ہے۔ اس کا مقصد پورا مورہا ہے۔ خواه ایک آدمی سی کیول نه مقصد پورا کر رہا ہو۔ تو اس صورت میں البند تعالیٰ پورے جہان کو قائم رکھے گا۔ لیکن اگر ایک بھی نہ رہے تو گائے اور سوراخ والے گلاس کی طرح یہ دنیا بھی بے مقصد بن کررہ جائے گی۔ تواس صورت میں پھر قیامت قائم ہو گی۔ لوگ آج کل الله الله كھنے كو بيكارى سمجھتے ہيں۔ اس كى حقيقت تو خالق كائنات سے پوچھو- تہاری گندہ کھویرطی میں کیا آتا ہے۔ ایک درس عبرت یہ ہے کہ شیطان کے مقابلہ میں خواہ ہم جماعت کی صورت میں ہول یا اکیلے میں۔ اللہ تعالیٰ کے تعلق سے شیطان مردود پر دعا مانگی- یہ مسلمان کے لئے غلبہ کا سبب ہے-

· صحابہ کرام منساس تھے پوری دنیاان کی دشمن تھی تا دشیمیوں کے ہاش افرادی قوت کے علاوہ سامان جنگ بھی بہت زیادہ تھا مگر صل کرام نے اللہ تعالیٰ کا دین پھیلانے کے لئے جناد کیا۔ تو نتیجہ م كه مبر قوم كو شكست دني زُومتيول كي صحت اتني تھي كه ايك روئي كا جم تین صحابہ کرام سکے بڑا ہر تھا مگر مقابلہ میں نہ مجر سکے ان کافروں کے ظلم کی مثن مسلما نوں پر کام آتی ہے۔ ک کروڑ ملمان اس وُقت مغلوث ہیں۔ اللہ تعالی جو سب سے برطی قوی ذات ہے یہ مغلوب مؤنا اس سے تعلق چور کے کا نتیجہ کے یہ ایک ورس عبرت منبخ منترث عداً ون وشمن من که که که کرور مو كربعى شيطان كامقابله نهيس كرسكت شیطان کوالز جیم یعنی مردود کها- یه لفظ اس کے بڑھا یا که اس سے دماغ میں ایک خاص تصور آتا ہے کہ یہ سمارا وشمن ہے اور ہم نے اس سے اپنی حفاظت کرنی ہے۔ کفار کیلئے قرآن میں یہ لفظ استعمال مواسع كه كرم أرض ميں سب كافر آت كے لئے ايك محاذ ہیں۔ سب کافر بھارت اور برطانیہ کے ساتھ ہیں۔ اسلام بدر بانی کی اجازت تو نہیں دیتا ۔ گافروں کے بتوں کو بھی براکھنا ٹھیک نہیں کیونکرایک تصور بھیا کر کرتا ہے کہ اس کو دشمن تصور کرو-مولانا عبید الله سندهی رحمته الله علیه کهتے ہیں که انگریز جالیس لرور انسانوں پر اپنا فیصلہ کر رہا ہے۔ مگر افغانستان کے تمرور ملک پر

ل پراینا فیصله کررہا ہے۔ مکرافا rary.blogspot.com

اس کا فیصلہ نہیں چل سکتا۔ یہ کیا بات ہے ؟ حالانکہ متحدہ ہندوستان یر قبصنہ ہے۔ جب مولانا رحمتہ اللہ علیہ نے 1918ء میں ہجرت کی جمن سے آگے تشریف لے گئے تو جاہا کہ انگریزی علاقہ اور افغانستان کی سرحد معلوم کرنی جاہیے۔ ۸ سال کا ایک بچہ ملاجو بكرياں چرارہا تھا۔اے بلايا اور فارسي ميں سوال كيا كم انگريزي مسرحد اور افغانستان کی سرحد کونسی ہے۔ الطبیکے کے ہاتھ میں چھڑی تھی تو لکرسی ہے ایشارہ کر کے کہا۔ این ازماست۔ واین از کفار است۔ اس نے انگریز کی بجائے کفار کا لفظ بولا۔ دیکھوافغانیوں کی کھویڑی میں انگریز کے متعلق یہ تصور ہے آپ انبے دشمن کواس وقت تک نہیں پہچان سکتے جب تک اس کا تصور آپ کے دماغ میں نہ ہو۔ یہ تین نتیجے ہوئے۔ جوتھا نتیجہ یہ ہے کہ اسے جومر دود کھا گیا ہے وہ کس طرح۔ ہم اس سے بناہ مانگتے ہیں کہیں ہم بھی مردود نہ ہوجائیں۔ تو قرآن کی روشنی میں شیطانی کاموں کی جستجو اور کھوج کرنی ہے کہ وہ کون سے امور تھے جن سے شیطان مردود ہوا۔ تو قرآن کی روشنی میں حب ذیل اجزاء ملتے ہیں۔ الافتخار بالاصل كه اینی ذات پر فخر كرنا اور دوسرے كو تحجه نه سمحنا فز، تكبر، غرور والے كے سينے ير شيطان سوار موجاتا ہے-حصنور کریم صلی الند علیہ وسلم کی حدیث ہے کہ تم سے کافرانہ

خصلت مٹ گئی ہے۔ باب دادا پر فخر کرتے تھے۔ یدرم سلطان بود- شیطان نے پہلے فخر کیا آدم طلائل کو سجدہ نہ کیا کہ میری ذات آگ سے ہے اور آگ روشن ہے اور آدم کی ذات مٹی سے ہے اور مٹی گدلی ہے۔ سب مسلمان بھائی بیائی ہیں۔ ایرانی، طورانی، عرب جب آیس مین الاے اگرچه سب ملمان تھے گراینٹ سے اینٹ بجائی۔ اں وقت سعدی رحمتہ اللہ علیہ نے کہا۔ آسمال را حق برو گر خون ببارد برزمین حصور صلی اللہ علیہ وسلم کے چیا کی اولاد کا خون اس مٹی پر گرا جال بادشاه بیشانی سیکتے تھے۔ تین دن میں دس لاکھ سلمان قتل ہوئے۔ یہ اس جرم کی سزا ہے کہ میں ایرانی ، طورانی یا عربی ہوں۔ ذات پر فز کرنے سے نقصان ہوا۔ شیطان نے بھی فز کیا تھا کہ میں شیطان کا دوسرا کارنامه حمد ہے شیطان اس امید میں تھا کہ عہدہ خلافت مجھے کے گا- مگر طل آدم کو حمد کی وجہ سے وہ مردود موا- مسلمان میں بھی بہت مدین فرید میں سے کہ اسلمان کے سینے میں حد بعدية أسف كا- المستة المستة تهادے اندر كذشته استول كى بيمارى

أَنْ كَيْ - صحابه كرام " ن يوجا وه بيماري كيا ہے- فرمايا الحدر ابک دوسرے کے ساتھ کینٹر رکھنات جس قوم میں جید کی مرض آئی اَس قُوم میں مذہب حتم ہوا اور دینداری حتم ہوتی۔ حمد نیکیوں کو آن طرح برباد کرتا ہے جس طرح آگ خشکت لكرمى كو-حدكى ماجن سے تمام نيكيان حتم موجاتى مين-تيئتراجرم Salar Land - Mari برے شیطان کا تیسراجرم یہ کہ اللہ تعالیٰ کے حکم پر اعتراض کیا الله تعالیٰ نے حکم دیا تھا کہ آدم کو سجدہ کرؤ۔ مگر شیطان سے کہا کہ مین براموں کی طرح سجدہ کروں۔ سجدہ کے معنی بیشانی شیکنا ہیں۔ مجده کا لغوی مطلب آدم کی خدمت گذاری کا اقرار کر لو۔ اس کے آئے جاک جاؤ۔ موا، یانی، ملائکہ وغیرہ سب آدم کے خادم میں - شیطان نے کہا میں اگ نورانی سے موں - آدم مٹی ظلمانی سے

بے ادبی کے شیطان نے اللہ تعالیٰ کی بے ادبی کی اور آدم سے بادبی کی- انا خیر منہ اس پر شیطان راندہ درگاہ الهی ہوا۔ حضرت آدم اس وقت نبی اور خلیفہ بھی تھے۔ جب ابھی زیر تبویز تھے-انا خیر منہ، کے کھنے سے شیطان مردود ہوگیا۔

علماء نے بیان کیا کہ دین کی بنیادی روح ادب ہے۔ نماز، روزہ، زکوہ وغیرہ اللہ کا ادب ہے۔ دین کے ظلاف بے ادبی ہے۔ امان ادب کا نام اور کفر بے ادبی کا نام ہے۔ آیک گناہ ایسا ہے جَس كَ ساتم كوئى نيكي قائم نهيس روسكتي - وه كفر ب- شرك اور كفرسے تمام نيكيال برباد موجاتی بين-ہم نے آپ کووجی کی-اس طرح تمام سینمبروں کوجو پہلے ہو گذرے لفظ پہلے کا ہی آیا ہے۔ پیھے کا نہیں آیا۔ ہم نے آپ کو بھی کی، نوح کو بھی کی اور جو اس کے بعد پیغمبر آئے۔ لیکن صور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے جیال لفظ استعمال ہوئے ہیں (وہ جو آپ سے پہلے آئے) بیچے کا لفظ استعمال نہیں کیا- کیونکہ آپ کے بعد نبی نہیں ہے۔ بے ادبی بھی نیکی کو برباد کرتی ہے۔ اليالني النبي المنو الأرفعوا اصواتكم فوق صوت النبي الخ، ال موسنو: ابنی اواز کو پیغمبر کی اواز سے اونجا نہ کرو۔ اور پیغمبر کے ساتھ ایسی باتیں نہ کرو کہ جس طرح تم ایک دوسرے سے آزادانہ باتیں كرتے مو- بے ادبی كا نتيجہ يہ موكاكه تهارے اعمال بربادموجائيں کے اور تہیں بتہ بھی نہ لگے گا- زنا، چوری، ڈاکہ قتل برے جرم ہیں مگران کے متعلق یہ الفاظ نہیں آئے کہ تہاری سب نیکیال برباد ہوجائیں گی۔ بنی میم کاوفد آیاوہ آپ کے دروازے کے ساسے کھڑے

مو گئے اور آپ کو بلایا۔ آواز دی سورہ حجرات میں ہے۔ م اگا ہے کو آپ کے گھر سے باہر کھڑے ہو کر یکارتے ہیں وہ اکثر ہے ادب لوگ ہیں۔ اس سے ایک نکتہ سمجھ آیا کہ صحابہ کرام کو صا<sup>م</sup> ملی کہ دور سے بلانے پر بے اوبی کی، مثلاً تہارا ممشنر کھی فاصلے پر ماریا مو آپ اسے بلائیں۔ تحمشنر صاحب ادھر آنا وہ بگرنگا یا نہیں؟ بینمبر علیہ الصادة والسلام کی شان تو تمام سلاطین سے بڑھ کر ہے۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم جرے میں تشریف فرما تھے اور بنی میم کا وفد باہر تھا تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا دور سے اکارنے میں بے اوبی ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے نیکی کی ترکیب بھی بتلادی۔ کہ تم لوگ انتظار میں مصر جایا کرو- میرا بیغمبر جب اپنی مرضی سے باہر تشريف لاويس تو پهرمل ليا كرو-جنہوں نے جرے کے باہر سے نکارا انہیں ڈانٹ می-یماں اب نعرہ یارسول اللہ کے کہنے والوں پر غور کرو- اس میں کتی بادبی ہے۔ ہمارے اور مدینہ منورہ میں کتنا فاصلہ ہے۔ اب آپ کا گھر مبارک روضئہ خضرا ہے دو قدم سے یکار نے میں بادنی ہے۔ کیا مشنر یا گور ز کو دور سے نکارو کے ؟ کیا وہ بگڑینگے نہیں؟ آج رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی کتنی بے ادبیاں ہورہی ہیں۔ سی نعرة رسالت كومحبت رسول قرار دے رہے ہیں۔ حضرت ثابت ابن قیس کی آواز قدرتی طور پر او بی سی

حفور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقد س میں یہ عرض کی تو آب نے بشارت فرمائی کہ اسے جا کر پیغام دو کہ تو دورخ والوں میں سے نہیں۔ بلکہ تو جنت میں جانے والوں میں سے ہے۔ اس سے اس کی بے فکری موئی۔ جب عیبائی قسطنطنیہ پر حملہ مہوا۔ حضرت ایوب انصاری کی قبر مبارک اب بھی وہاں موجود ہے۔ ثابت ابن قیب فلیس اس جاد میں شامل مہوا۔ حضرت امیر معاویہ کے زمانہ میں دومیوں کے جاد میں انہول نے شہادت یائی۔

دري ميبرنيوا 17 جنوري 1964 م

والله كي تشريح

بهم الله الرحمن الرحيم- لفظى ترجمه يه ہے كه بنده كو تعلیم دی جاتی ہے کہ یوں کھا کرو۔ شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جو بڑا فہربان اور

رحم والے بیں۔ جارالفاظ کی وصاحت ضروری ہے۔(1) اسم (2) الند-رحمن -رحيم-عربی زبان میں اسم نام کو کھتے ہیں۔ عربی زبان کے

تمام قاعدے عقل کے مطابق ہیں۔ اسم کے معنی بلندی اور علامت میں بھی آتے ہیں۔ سیم بلندی۔ اسم علامت-اس کواسم اسلے کہتے

ہیں کہ نام میں بلندی ہے۔انسان کی برتری کا نام اس کے مطابق ہے۔ چیونٹی میں ہر فرد کا الگ الگ نام نہیں۔ نشیر بھی ایک قسم ہے سب کو شیر محیتے ہیں۔ کی کا الگ الگ نام نہیں۔ علی حدالقیاس دوسرے جانور بھی اپنا الگ الگ نام نہیں رکھتے بلکہ مشترک نام ہوتا ہے۔ نام سے چونکہ بلندی پیدا ہوتی ہے اسم کا

نام کے معنوں میں بولاجاتا ہے۔ دوسری چیز طامت ہے آدی کا نام بھی علامت ہے کہ وہ آدی معین ہوجاتا ہے۔ اللہ ایک لفظ ہے جوعربی زبان میں خدا کے لئے استعمال ہوتا ہے اور عبرانی زبان میں بھی اس سے ملتا جلتا لفظ (ایل) ہے اللہ کے نامول کی انتھا نہیں۔ اور نہ ہی اس کے کمالول کی انتہا ہے۔ ذاتی نام مرف اللہ ہیں۔ اور نہ ہی اس کے کمالول کی انتہا ہے۔ ذاتی نام ہیں جو اللہ تعالی کے کمال کوظاہر کرتے ہیں۔ اللہ نام کی تفصیص کی گئی۔ اس کے کمال کوظاہر کرتے ہیں۔ اللہ نام کی تفصیص کی گئی۔ اس کے اس کے کمال کوظاہر کرتے ہیں۔ اللہ نام کی تفصیص کی گئی۔ اس کے اصلی معنی۔ متعدد ہیں۔

(1) عبادت (معبودیت) (2) احتجاب یعنی پردے میں مونا - (3) التجاء پناہ لینا (4) التحیر حیرانی (5) تسکین تسلی - اللہ میں سارے معانی معیط بیں اللہ واجب العبادت ہے - عبادت کے علاوہ باقی معنی اللہ کی ذات میں یائے جاتے ہیں - احتجاب - پردہ میں مونا اللہ سب اللہ کی ذات میں یائے جاتے ہیں - احتجاب - پردہ میں ہونا اللہ سب سے زیادہ نمایال ہے اس کے باوجود پردہ میں ہے - آنکھول سے پوشیدہ ہے -

كراديركي طرف كرد وغبار كاايك ستون بناتي ہے ستون تو موا کے چکر سے بنا۔ ورنہ گردو عبار نے آسمان پرجاکر کیا کرنا ہے گردو غیار کا ستون سب کو نظر آتا ہے وہ نیست و مست دراصل وہ موا ہے جو نظر نہیں آتی۔ اس مثال سے حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے واضح کردیا کہ حقیقت میں ہر وہ شے جو آنکھ پوشیدہ ہے وہ حقیقت ہے اور طاقتور ہے رحمن اور رحیم دونوں رحمت سے لکے موتے ہیں رحت اور احسان میں فرق ہے۔ عام استعمال میں فرق معلوم نہیں ہوتا۔ فیض رسانی یعنی دوسروں کو فیض پہنچانا احسان ہے یہ رحمت نہیں ہوسکتا تاوفتیکہ جب تک اس میں دوسری چیز شامل نہ ہواحیان ایک دومسرے کو پہنچائے گر اس جوش کے ساتھ کہ اس کے بغیر اس کوچین نہیں سا۔ جیسے بیے کے ساتھ مال کی حالت ہوتی ہے بچہ پرائی عورت کا دودھ بھی ٹی لیتا ہے دودھ ایک فائدہ ہے جو ماں نے بھی کرم کیا۔ اور دوسری عورت نے بھی۔ لیکن جس شفقت اور محبت کے ساتھ مال پلاتی ہے دوسری عورت نہیں بلاتی- ماں کا دل کی گھرائیوں کے جوش سے دودھ بلانا ہوتا ہے دوسری عورت میں وہ جوش نہیں ہوتا۔ اللہ تعالی کی ذات اقدس صاحب رجمت ہے اللہ تعالی اپنے بندوں کو فیض پہنچاتا ہے اور اس

toobaa-elibrary.blogspot.com

کے کئے پیغمبر بھیجے۔ اب پھر بھی بندہ حیوان بنے اور محن حقیقی کو

نه پہچانے تویہ اس کی بد بختی ہے۔ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم كا ارشاد م الله أرحم لعباده الله تعالى كواي بندول برزياده رحمت ہے۔ جس طرح ماں کو اپنی اولاد سے ہے تجربہ کی دلیل بھی اسکی تائید کرتی ہے۔ ماں سرایار حمت ہے زمین میں رحمت کی مثال ماں ہے۔ ماں اگر گلاس میں دودھ دال کر سے کو دے اور کھے اسے تمام لو۔ اور تین جار سال کا بچہ گلاس کو گرادے اور خود روئے اور دورہ بھی بہہ جائے تومال خود اپنے بچہ کو تعبیر لگاتی ہے مادر شفیقہ مادر قاھرہ بن جاتی ہے یہ فقط ایک نافرہانی پر۔ دود ہمر کی معمولی قیمت ہے تھم مادر میں اللہ نے کھلایا اور باہر بھی اللہ تعالی کی دسترخوانی ہے شکم مادر میں پردول کے اندر تاریکی میں کھانے کا انتظام کیا اس میں کی دوسرے کا کوئی وخل نہیں۔ مال نے بیسٹ میں محصر مت کیلئے بید کو المانے كى تكليف المائى اور بي جننے ميں بھى تكليف برداشت كى-ورنه سب محجدالله تعالى نے بيد كو بنايا ہے مال كى ايك نافرماني كى تۇ مال کی معبت قمر میں بدل جاتی ہے اور انسان روزانہ سینکروں نافرمانیال کرتا ہے اللہ تعالی پھر بھی اسے کھلاتا پلاتا ہے۔ رحمت کے یہ معنی ہوئے اس کی دوشکلیں ہیں۔ (1) رحمٰن (2) رحیم۔ انتهائی اخلاص کے ساتھ اور قلب کی گھرائی کے ساتھ جو رحمت ہو اسے رحمان کھا جاتا ہے۔ یہ رحمت دنیا میں تقسیم ہوتی ہے اور جو رحمت سخرت میں تقسیم ہوگی وہ رحیم ہے۔ تو رحمان الدنیا اور

رحيم الأخرة-سب سے پہلے بندہ کوالٹد سے جو تعلق ہوتا ہے بندہ اں کانام لیتا ہے اللہ کا کوئی بنگلہ تو ہے نہیں کہ وہاں جا کر کھے۔ نام کے بعد صاحب نام کی نوبت بھی ذات کی نوبت آئی- اللہ کا نام اسکی ذات کیلئے۔ تیسری بات یہ کہ انسان کوسب سے پہلے دنیا میں فائدے بہنچتے بنین اور بغد میں آخرت میں فائدے۔ بنے معنی مَا تِعِد اور اسمُ كل معنى نام مناته فأم الله سك جوست مدر منان اور نها يت رحم والا في حضور كريم صلى الله علية وسلم في فرما يا- سرجا تز كام جومسلمان الله ك نام في فروع نه كرك وه ك بركت موكا-اس سے معلوم مواكد مسلمان مر جائز كام كا آغاز بهم الله سے كرے اس لئے قرآن كے ضروع ميں بم الله آئى ہے۔ جيسا كام ہوگا ویسا فیض ہوگا۔ قرآن پڑھے تو یہ شروع میں آئے گی اور اگر كانا موتويه بهم الله شروع مين المناق كله مسلمان كيلت بهم إلله كا استعمال کشرت سے مونا فائے۔ یعنی جو کام می آپ کرنے آلیں بم الله كواسكى جائى بنادين - ب اورس ك درميان عموا العن ات ہے یہاں رسم الحط میں آکو عذف کر دیا گیا ہے دراصل ہاسم اللہ تھا توبهم الندار من الرجيم خدا تعالى ك خزائي كي جابي مع جس كام سے پہلے پڑھی جائے وہ خود حلِ ہوجاتا ہے اسم کا لفظ اس لئے لایا گیا ہے کہ مسلمان کو بدایت کی گئی ہے کہ گناہ کے وقت بھم اللہ نہ

پڑھا کروبلکہ ہر جا زکام کے شروع میں پڑھو تاکہ اس میں اللہ تعالی کا فیض شامل ہوجائے۔ فیض شامل ہوجائے۔

(1) ازالہ عفلت (2) اللہ کی یاد کی تلقین (3) استفادہ برکت۔ قرآن ضریف میں عفلت کا لفظ کشرت سے بیان ہوا ہے اور عفلت بہت بری چیز ہے۔ عفلت کا فلاصہ ہے کہ ایک واقعی چیز کو چھوڑنا موت واقعی ہے قبر واقعی ہے حساب کتاب کا ہونا واقعی ہے اور جنت و دورخ سب واقعی ہیں۔ انسان ان سب کو بھولا ہوا ہے۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرائے ہیں کہ یہ عفلت ہے کہ جن گناموں سے اللہ تعالی نے روکا ہوا ہے ہم انہیں کرتے ہیں گویا

جن کنامول سے اللہ تعالی کے رو کاموائے مم المبیل کرتے ہیں ویا ہم اللہ کا بھولول کا ہم سے فدا تعالی کو بھلایا ہوا ہے عفلت سے انسان کئی بھولول کا شکار ہوتا ہے۔ عفلت کی قدر اللہ اور اللہ کے بینمبرول نے بیان

کی۔

اگرایک عیسائی ڈاکٹر کھہ دے کہ فلال کھانامضر ہے خواہ وہ کھانامزیدار بھی ہو تو آدمی نہیں کھائے گا۔ حالانکہ اس بات کا احتمال بھی ہے کہ اسکی بات جھوٹی ہے یا ہجی۔ لیکن ایک عیسائی ڈاکٹر کے ڈاکٹر کے ڈاکٹر کے ڈاکٹر کے واللہ تعالی نے گناہ میں نقصان بتلایا ہے لیکن انسان برابر بھی نہیں ؟ اللہ تعالی نے گناہ میں نقصان بتلایا ہے لیکن انسان پرواہ تک نہیں کرتا۔ کتنی برطمی عقلت ہے۔ گناہ سے جواللہ تعالی کا کوئی فائدہ نہیں۔ سراسر ہمارا ہی

فائدہ ہے۔ جیسے پرمیز بتلانے میں ڈاکٹر کا کوئی فائدہ نہیں مریض کا سی فائدہ ہے۔ حقیقت میں یہ اللہ تعالی کی رحمانیت کا تقاصلہ ہے۔ ، حضرت ابوهریرہ کی حدیث میں ذکر ہے کہ اللہ تعالی کے 99 نام ہیں اور بھم اللہ میں تین نام ذکر ہیں۔ اللہ۔ رحمان۔ رحیم۔ یہ اللہ تعالی کی قوت سلطنت و حکومت۔ عظمت بیان کرتے ہیں بعض نام شفقت ورحمت کو ظاہر کرتے ہیں۔ مہر و محبت کے نام جمالی ہیں قرو شدت کے نام جلالی ہیں۔ خدا کیلیے دو نول ضروری ہیں۔ وہ صاحب رحم بھی ہو اور صاحب قبر بھی ہو۔ اسلام کی یہ برای خصوصیت ہے کہ اس نے خدا تعالی کا مھیک مھیک تصور پیش کیا دومرے مذاہب کا تصور بالکل نامکمل ہے یہودیت نے ایسا تصور بیش کیا کہ ایک منٹ اسس کا تصور آجائے تو کا ننات کو شب مردیا جائے۔ اور عیسائی مزہب نے تو خالص محبت کا تصور پیش کیا۔ اور لوگوں کو ورغلاتے بین انہوں نے گناہ کی بخشش کا یہ · طریقہ الجاد کیا کہ اللہ خود حضرت عیسی کی شکل میں آیا۔ اور یہودی کے قمر میں آیا۔ اور تین دن جستم میں رہا۔ اس نے کھا کہ گناہ تم كراواور سراميل بعكت لول يه عيني كا غلط تصور مي- يه تو كوئي اممن انسان بھی نہیں کرتا کہ کرنے کوئی اور بھرے کوئی۔ کیا خدا کے پاس اور کوئی چیز نہ تھی کہ خود بیانسی چڑھی پھراس سے جرائم اور برمھیں گے۔ کہ کرے کوئی اور بھرے گا کوئی۔

و آن نے بھم اللہ سے ہر بات کوحل کیا جس میں قرکے ناموں میں سے اللہ لایا اور باقی دو نام رحمن اور رحیم رحمت کے بیں۔ اگر قہر نہ ہو تو خداتی تمام نہیں ہوسکتی۔ اس کے بغیر تو ایک مشنری کاراج بھی قائم نہیں ہوسکتا۔ کہ جو جاہے سوکرے اسے کوئی سزانہ وسے نظم و نس کیلئے قبر کی ضرورت ہے۔ خدا کیلئے زور قوت اور قبر کی بھی ضرورت ہے اگر اللہ تعالی صاحب قهر نه موتو خوب ندموگا- خوب نه موتو كوئي انتظام ندموگا- الله تعالى سے ڈرا جائے اور ائن سے محبت بھی ہو۔ شیر سے مم ڈرتے ہیں لیکن اس کا کوئی عاشق نہیں۔ خدائی کی تکمیل تب ہوگی جب خوف و معبت کی سمیرش ہوجائے گئے۔ سب سے زیادہ اس سے ڈرنا ہواور سب سے زیادہ محبت بھی اس سے ہو۔ قوت بھی اس کی زیادہ ہے ۔ اور حسن وخوبی بھی اسکیٰ زیادہ ہے ہر صاحب جمال کو جمال اس نے دیا اور سر صاحب قوت کو قوت اس نے دی۔ المعروب مرب البهم الغد- تبین اس کے جول کا ایک نام اور جمال کے دو نام ہیں۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا و تشریح کی که بندول پرظاہر ہوجائے کہ اللہ تعالی صاحب جلال اور صاحب جمال دونوں ہیں۔ رحم- رحمت وشفقت قہر پر غالب ہے۔ حدیث میں ہے کر اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ میری رحمت غصب پر غالب ہے۔ بقت رحمتی علی غصبی- اللہ کے دو نظام ہیں۔ (1) کا تناتی نظام

(2) تشریعی نظام- کا تناتی نظام میں قہر کی صورتیں کم اور رحمت کی زیادہ بیں آپ دیکھتے ہیں کہ قط کبھی کبھی ہوتا ہے گرروزی عام ملی ہے امن کی حالت عام ہے اور جنگ کبھی کبھی۔ اس طرح صحت کا عالم عام ہے اور مرض کبھی کبھی۔ فاقد کے دن تھوڑے ہوتے ہیں اور سیر ہونے کے زیادہ- تو کا تناتی نظام میں رحم زیادہ اور قہر کم ہوتا ہے۔ (2) تشریعی نظام دورخ قمر کامنظر ہے اور جنت رحم کا مظہر ہے۔ جنت حقیقت میں نیکول کی تصور میں ہے اور دورخ قہر کے تصور میں ہے۔ گناہ اگرایک کیاجائے توایک لکھاجائے گانیکی اگرایک کرے تو دس لکھی جائیں گی۔ کم از کم دس۔ جب ایک ادی ایک نیکی کرے جب تک وہ اسلام پر قائم ہے تو وہ نیکی نہیں ملے گی نیکی کبھی نہیں مٹتی۔ لیکن بدی مٹ سکتی ہے ایک صورت یہ ہے کہ وصو کریں اس سے بدی مط جاتی ہے۔مثلاً ناک۔ كان كے دھونے سے ان كى بدى يعنى ان كے گناه مط كئے۔ ياول دھونے سے یاؤں کے گناہ مٹ گئے اس طرح نماز اور روزے سے گناہ ملتے ہیں۔ حدیث شریف ہے کہ ایک جمعہ کی نماز سے دوسرے جمعہ کی نماز تک- ایک رمصنان کے روزوں سے دوسرے رمصان تک کے سب گناہ مٹ جاتے ہیں۔ تیسرا قانون۔ ج سے پہلے تمام گناہ معاف ہوجاتے

toobaa-elibrary.blogspot.com

ہلی بھرصاد سے گناہوں کو معاف کرنا ہے سخری چیز گناہوں

كوختم كرنے والى توبہ ہے توبه كا دروازہ جان نكلنے تك كھلا سے عال، کنی میں غرغرہ یعنی سکرات کے وقت جنت و دوزخ نظر آ ماتے ہیں۔ ان کو دیکھنے کے بعد توبہ نہیں۔ انسانی قانون میں ملازمت كيليے 60 سال بيں گر اللہ تعالى نے كتدر وسعت دى ہے كہ جان نکلنے سے پہلے تک توبہ کی میعاد ہے مجموعی انسان کیلئے اس وقت ک توبہ قبول ہے جب تک مغرب سے سورج نہ نگلے۔ جو قیامت کی علامت ہے آخرت کی مروتیں بہت زیادہ ہیں۔ حدیث میں آیا ہے کہ رمصنان شریف میں ایک نیکی کا بدلہ 70 ہوجاتا ہے۔ ہر بادشاہ کی بخشش اور انعام کا ایک وقت ہوتا ہے بادشاہ حقیقی نے اپنی نعمتوں کیلئے رمصنان شریف رکھا ہے اس میں ایک شب کی عبادت کا تواب ہزار ماہ (83 سال 4 ماہ) سے بڑھ کر ہے۔ اگر کسی کو کہا جائے کہ ایک رات کی ڈیوٹی سے 83 سال 4 ماہ کی تنخواہ مل جائے گی تو وہ تو سر کے بل چلنے کو تیار ہوجائے گا-21۔23۔25۔27۔ 29 یہ پانچ طاق راتیں کیلتہ القدر کی راتوں میں سے ہیں یہ ساری نہوسکیں توستائیسویں رات کو تو ضرور عبادت کر لے۔ گراللہ تعالی جاہتا ہے کہ انسان زیادہ راتیں عبادت کے۔

درس نمبر: ا**ا** <sub>19</sub>جنوری 1964ء

## إنسع الله كحمت ورفائده

بسم اللہ کے بیان میں تین قسم کی حدیثیں ہیں۔ ترمذی میں حضرت ا بوھریرہ سے روایت ہے کہ سرَ جا رُز کام جو <sup>کب</sup>م الله سے شروع نہووہ بے برکت ہے۔ دوسری حدیث میں ہے کہ جو کام اللہ کی حمد اور تعریف سے شروع نہ ہوا ہے ادھوراسمجھو۔ امام احمد بن حنبل رحمتہ الله عليہ سے يہ ذكر ہے كہ جوجا تزكام الله تعالى كے نام سے شروع نہ ہووہ بے برکت ہوگا۔ تینوں میں کوئی اختلاف نہیں۔ الرحمن الرحيم الله تعالى كى تعريف يعنى حمد بھى ہے اس ميں الله تعالى كى دو صفتوں کا ذکر ہے۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد میں کیا حکمت ہے کہ گناہ کا کام بسم اللہ سے نہ شروع کرواس میں اللہ کی توہین ہے بلکہ جائز کام بھم اللہ سے شروع کرو- اس میں کیا حکمت اور کیا فائدہ ہے (1) اندرونی حکمت (2) بیرونی حکمت- بیرونی صمت انسان سے باہر ہم اللہ کھنے میں انسان کا فائدہ ہے۔

ہم اللہ سے شروع کروانسان جو کام بھی کرتا ہے اسے مفید سمجھ کر toobaa-elibrary.blogspot.com

اندونی۔ یہ کہ انسان کے دل کا فائدہ ہے بیرونی۔ جو جا ز کام کرو

شروع کرتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ انسان نے جب سے دنیا میں کوئی ے ہے۔ کام شروع کیا اسے فائدہ مندسمجھ کر شروع کیا- انسان ارادے ہے كام كرتا ہے اور فائدے كا تصور ہوتا ہے۔ الله تعالى نے كائنات ايسى بنائى ہے كه سرفائدہ مند کام سے نقصان بھی موسکتا ہے اور مضر چیز بنا اوقات مفید موتی ے اللہ تعالی جس چیز کومفید بتائے اس میں ضرر نہیں اور جے مفر ِرِ بِے اس میں فائدہ نہیں۔ عَنیٰ اَنْ تَکُرَ مُوا شَیمَاً وُھُوَخُیرُ کُمُ- قرآن ے کہا ہے کہ تم ایک چیز کو براسمجھو کے گراس میں بہتری ہوگی۔ اور تم ایک چیز کو مفید سمجھو کے مگر اس میں ضرر ہوگا۔ فلاصہ یہ کہ اللہ تعالی خوب جانتا ہے تہاری سمجھ تھیک نہیں۔ ایک چیز ایسی ہے جوہر طرح سے مفید ہے مگر ہمیں یہ پتہ نہیں کہ یہ ہمارے کئے مفید ہے یا کہ نقصان وہ ہے۔ مثلاً شادی کرنا۔ جس کے معنی خوشی کرنا کے ہیں۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم ہے کہ یہ ایک رنگ میں عبادت ہے۔ آپ نے فرمایا ہے کہ شب زفا<sup>ن</sup> میں عورت کی پیشانی پر ہاتھ رکھ کر دعا کرو کہ یاالتہ میں تجھ سے <sup>سوال</sup> کرتا ہوں اس عورت کے فائدے میں اور اس فائدے کا جواس کی ذات میں ہے اور میں پناہ لیتا ہوں اس شریعے جواس کی ذات میں ہے۔ بعض وقت نکاح وبال بھی بن جاتا ہے۔ ہمارے معاملا<sup>ت خیر</sup> وشر دونوں ہلورکھتے ہیں اور سم ناقص العقل ہونیکی وجہ سے پوری tochaalalihrard blogspot.com

طور پر علم نہیں دکھتے۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تلقین زمائی ہے کہ کام کے آغاز میں سم اللہ کھا کریں تاکہ شرکا پہلو دور بچائے اور خیر کا پہلوغالب ہوجائے۔

دوسرا پہلویہ کہ جو کام بھی شروع کرتے ہیں حقیقت میں پہلے اس کے اسباب تیار کرتے ہیں۔ اسباب اللہ رب العلمين كے ہاتھ ميں ہيں۔ مثلاً تجارت ميں يہلے انسان سرمايہ مهيا كرتا ہے بھر نوعیت متعین کرتا ہے کہ کونسا کام کیاجائے۔ بھر چیز کو كن اصول سے خريدا اور كن اصول سے فروخت كيا جائے- ذرائع بھی اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہیں اور اللہ ہی اس چیر کو جانتا ہے جو آپ کے لئے مفید ہے۔ بہم اللہ کے پڑھنے کا یہ فائدہ ہوگا کہ اللہ تعالی تمہارے دل میں وہ چیز ڈالے گا جو تمہارے لئے فائدہ مند ہو ک- (طریقہ) یہ ہے کہ کس طرز پر کام کرے- ایک میں پانچ ہزار کھودیتا ہے اور دوسرے میں پانچ سے دس ہزار بنالیتا ہے اللہ تعالی نے ہر قسم کی روزی کی جابی اینے ہاتھ میں رکھی ہے۔ عالم اسباب کی ہدایت کی ہے کہ تم کام کرو اور آخری جابی اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہو گی۔ پھر کبھی اومی مربھی جاتا ہے اس لئے جو کچید کمائے صحیح هرف میں خرچ کرہے۔

مدیت شریف کے مطابق ہے کہ بہم اللہ کہہ کر مطابق ہے کہ بہم اللہ کہہ کر مطابق ہے کہ بہم اللہ کہہ کر مربی طاقت اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا مصابح دو اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کے سپر د کرو۔ اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کے سپر د کرو۔ اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کے سپر د کرو۔ اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کے سپر د کرو۔ اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کے سپر د کرو۔ اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کے سپر د کرو۔ اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو اللہ تعالی کو و کیل بناووہ سب کا دو کیل بناوہ سب کا دو کیل بناوہ کیل ب

معبود ہے لاالہ الا ھو سود و زیاں کا آخر اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہے ار بوں کام ہوں یا ایک کام ہواللہ کے لئے ایک برابر ہے۔ اسے کوئی وقت نہیں۔ تو تہارے ول کا جھکنا صرف اللہ تعالی کی طرف مو۔ اوریہ تصور موکہ سودوریاں اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہے۔ اللہ تعالی فرماتے بیں کہ لوگوں کو سمجیا دو کہ اگر سودوریاں کسی اور کے باتھ میں موتا تو الله کے بعد مجھ سے زیادہ کون اس لائق ہے۔ گر میرا سودوزیاں بھی اللہ رت العلمین کے ہاتھ ہے۔ انسان کا قیمتی جزول ہے اور واقع میں انسان دل کا نام ہے گر اس سے مراد وہ گوشت والا دل نہیں بلکہ اس کے اندر ایک آسمانی نور ہے وہ شمع ہے گوشت والادل تو ہرتن ہے۔ آپ سے روح اور دل کے متعلق سوال کرتے ہیں۔ انہیں سمحیا دو کہ گوشت کے دل میں جوروح ہے اسے میری ذات سے خاص تعلق ہے اور اس سے آگے کےراز نہیں بتائے قلب خاص اسی کا نام ہے عالم تغیرات میں ہر چیز

قلب فاص اسی کا نام ہے عالم تغیرات میں ہر چیز تغیر پذیر ہے ہمارے گوشت پوست کے دل میں جو نور البی ہے اسے بھی تغیر آجاتا ہے بدن میلاہوجائے توغیل کرتے ہیں۔ کپڑا میلا ہو جائے تو عمل کرتے ہیں۔ کپڑا میلا ہو جائے توصا بن سے دھوتے ہیں۔ تانبے کا برتن اگر دنگ سلود ہو جائے تو اس کے لئے صابن کافی نہیں اس کے لئے قلعی کرنا موجائے تو پالش کرتے ہیں۔ کولئے موجائے کولئے موجائے تو پالش کرتے ہیں۔ کولئے موجائے کولئے کولئے کولئے کی کولئے کے کہ کولئے کے کہٹے کولئے کولئے

خراب ہوجائے تو پٹرول سے صاف کرتے ہیں میل اتارنے کے نختلف ذرائع ہیں یہ مادیات اور جسمانیات کا حال ہے اور نورانی چیزیں جیسے دل کا نوروہ اگرمیلام وجائے تواس کیلئے کیا کیا جائے۔ احادیث کثیرہ میں وارد ہے کہ جب آدمی نیکی کرتا ہے تو اصلی دل میں جیک اور روشنی بڑھتی ہے اور جب گناہ کرتا ہے تواس میں سیاہی بیدا ہوتی ہے تو گناہ جب کرے تواصلی دل میں ایک سیاہ داغ پڑجاتا ہے ہمارے اعمال کا اصلی دل اور روح کے ساتھ شدید تعلق ہے جب طاعت اور نیکی ہوتی ہے تو اسکی نورانیت چیک اتھتی ہے جتنے گناہ زیادہ ہوتے جانتے ہیں دل اتنا سیاہ ہوتا جاتا ہے اور مرجاتا ہے اس صورت میں آدمی ٹانگوں کے ہاتھ پھر رہا ہوتا ہے گر دل مردہ ہوتا ہے۔ سب سے قیمتی <del>موتی نور</del> الهی ہے مال و دولت کی ضرورت سے وہ زیادہ ضروری ہے کلابک رَانَ عَلَىٰ قَلُو بِهِمُ الْخِ ان کے اصل دلوں پر زنگ چڑھ گیا ہے ان کے کامول سے جووہ کرتے ہیں ختم اللہ علیٰ قلوبہم۔ کہ ان کے دلول پر مهرالگ چکی ہے اللہ تعالی نے عالم اسباب میں یہ انتظام کیا ہے کہ گناہ سے اصلی دل داغدار اور تاریک موجاتا ہے۔ تو جس طرح کپڑے دھوتے ہواسی طرح اس زنگ کا دھونا بھی ضروری ہے تواس \_\_\_\_\_\_ کیلئے دوصا بون ہیں۔ (1) تو بہ جس کا بیان گذر چکا ہے۔ توبہ کے اثر سے hlogspot,c برحمہ ان

زنگ حتم ہوجاتا ہے۔

(2) ذكرالله- بسم الله الرحمن الرحيم- كه الله تعالى كي

یاد میں یہ اثر ہے کہ وہ صابون کا کام دیتا ہے۔ قلب کو منور بنا دیتا ہے۔ قلب کو منور بنا دیتا ہے۔ قرآن پاک میں ذکر اللہ کی بڑی صفت آئی ہے۔ ذکر کے معنی یاد الهی ذکر کا مقابل غفلت ہے ذکر اور غفلت متصاد چیزیں ہیں۔

یار ہی ر ر مان میں اور اموشی-عفلت کے معنی خدا فراموشی-

ذکراللہ میں ایک خاص بات ہے عبادت میں دو

باتیں ہوتی ہیں (1) ہر عبادت محدود ہے (2) او رہر عبادت موقوت ہے۔ یعنی وقت مقرر ہے مثلاً نمازیں پانچ ہیں اور وقت بھی مقرر ہے مقرر ہے مقرر ہے مقرر ہے مقرر ہے اس طرح زکوہ بھی محدود اور رمضان شریف کا وقت مقرر ہے اس طرح زکوہ بھی محدود اور اسکا وقت بھی مقرر ہے آبیاشی آسانی

سے ہوتو آمدنی کا دسوا حصہ - اور اگر آبیاشی مشکل ہوتو بیسوال حصہ -خن در از از از از مرحمت امرع ملد ایک متعلق اللہ میں ا

خزانہ ملا ہے تو پانچواں حصہ - حج تمام عمر میں ایک مرتبہ - ان سب
کی حدود اور وقت مقرر ہے - گر اللہ تعالی کی یاد ایک ایسی عبادت

ہے کہ نہ یہ محدود ہے اور نہ یہ موقوت ہے اس کے لئے کوئی حد نہیں کوئی و نہیں کوئی و نہیں کوئی و نہیں کوئی و تبیل میں کوئی و تبیل میں اللہ تعالی کو یاد کرو۔ صحیحین میں ہے کہ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم

اللہ تعالی کو ہر وقت یاد کرتے تھے۔ صرف دو وقت بندش ہے۔ ایک قصاء حاجت اور دوسر اسمبستری کے وقت- ان دونول وقتوں

میں زبان سے ذکر اللہ نہ کرے۔ دل میں یاد کرے جوعالم بالا کی چیز ے ذکر میں کوئی استثناء نہیں ہروقت یاد کرسکتے ہیں۔ ذکراللہ میں دوسری خوبی یہ کہ ذکر بطور خود بھی عبادت ہے اور ہر عبادت کا مقصد الله تعالى كى ياد ہے۔ ج ميں الله تعالى كى ياد مقصود ہے زكوة میں بھی۔ اور قرآن کی قرات میں بھی۔ عبداللہ ابن مبسر*ا وی ہماکہ* حضور ريم صلى الله عليه وسلم كي خدمت اقدس ميں أيك شخص آيا كه شریعت اسلام کے امور تعداد میں بہت بڑھ گئے ہیں۔ تو مجھے ذرا دین کی مختصر بات بتادو جو ہر وقت یادر ہے جو صحابہ کرام تشریف فرما تھے وہ بھی جواب کی انتظار میں تھے۔ حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تمام شریعت کا خلاصہ یہ ہے کہ سمیشہ تیری زبان خدا تعالی کی یاد سے تررے۔ قرآن نے کہا ُولَدِ کُرُ اللّٰہِ اَ کَبَرُ۔ اللّٰہ تعالی کی یاد تمام عباد توں سے بڑھ کر ہے میدان جنگ میں خوب جم کر دشمن سے لروواذ گروا الله کشیراً لعلیم تفلخون - اور الله تعالی کو بھی یاد کرو- نزع کی حالت میں بھی یاد کرو یعنی لا اله الا الله محمد رسول اللہ- جو آخری وقت میں پڑھ لے اس کے لئے بھی جنت ہے۔ صحیحین کی حدیث قدسی ہے ت*ھزت ابوہررہ اوی ہی کہ* میں اپنے بندہ کے مطابق کام کرتا ہوں جب میرا بندہ اپنی ساری

امیدیں مجھ سے وابستہ کرتا ہے تو میں اس کا کام کرتاہوں۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

"سلمان کا فرض ہے کہ وہ اللہ پر اچیا گمان رکھے" میں اس کے کمان کے مطابق کام کرتا ہوں۔ اگروہ منیرا نام تنعائی میں لیتا ہے تو میں اس کا نام تنعائی میں لیتا ہوں۔ اور میں اربوں کا نام ایک وقت لے سکتا ہوں اور اگر وہ میرا نام جماعت کے اندر لیتا ہے تومیں اس کا نام اس گروہ میں لیتا ہوں جو کاؤ الاُ عَلیٰ ہیں۔اور ارشاد ہے کہ اگر وہ ایک بالشت میری طرف آتا ہے تومیں اسکی طرف ایک گر آتا ہوں اور جومیری طرف ایک ہاتھ آتا ہے تو میں اسکی طرف دو ہاتھ ا المروه درمیانی جال سے آناشروع کرتا ہے تو میں دور کر آتا ہوں۔ اور ہمارا حال یہ ہے کہ غیروں سے مانگتے پھرتے ہیں اللہ نے تو فرمایا ہے جو حاجت ہو مجھ سے مانگو۔ میں سب سے زیادہ قریب موں اور ایسارور بھی کسی کا نہیں جومیرا ہے۔ مدیث کامفہوم یہ ہے کہ بندہ کی طرف سے تصور عی طلب ہوتی ہے اور اللہ تعالی کی طرف سے زیادہ ملتا ہے عفلت ہماری ہے۔ حضرت حاجی امداد الله رحمتہ اللہ علیہ مهاجر یکی کا ارشاد ہے کہ جس طرح چھوٹا بچہ جب قدم اٹھانا سیکھ رہا ہوتا ہے تواس کو کھڑا کر کے والدین اپنی طرف بلاتے ہیں تو وہ ایک قدم جِل کر

گرنے لگتا ہے تو والدین دور گراسے اٹھا لیتے ہیں اللہ تعالی کے دور گر کر آنے کا مفہوم مینہ اسی طرح ہے۔ حضرت یوسٹ علیہ السلام پر جو ایک امتحال آیا تو

مات دروازوں یہ تنل لگا دیئے گئے۔ اس گناہ سے بینے کے لئے
آپ دوڑے۔ عورت نے کہا دوڑتے کہاں ہو۔ دروازے مقفل ہیں
زمایا دوڑنا میراکام ہے اور آگے اللہ تعالی کا کام ہے تو قفل خود
بخود کھلتے گئے۔

بسم اللہ ہے گویا اللہ کی یاد ہوتی ہے اور اللہ تعالی کی یاد سے اللہ کی محبت پیدا سوتی ہے اور اللہ تعالی کی محبت سے گویا الله تعالی ول میں آجاتا ہے۔ ول کی ساخت تحجیداس طرح کی ہے کہ معلوم ہوتا ہے کہ اسکی بیدائش اللہ تعالی کی یاد کے لئے ہے 24 گھنٹے حرکت کرنے والی چیز انسان کے اعصاء میں سے صرف دل ہے اللہ تعالی نے دل کومترک بنایا ہے اسکی حرکت بند ہوجائے تو موت واقع ہوتی ہے اور حر کت ہمیشہ بیقراری سے ہوتی ہے اور حرکت اس وقت ہوتی ہے جب ایک چیز اپنے آصلی مقام کو تحمودے۔ یانی اگر بلندی پر ہے تووہ بستی کی طرف حرکت کرے گا۔ جب وہ اپنی محبت کی جگہ پستی میں پہنچ جائے گا تو پھر اسکی حرکت ختم ہوجائے گی۔ اسے سکون موجائے گامعلوم ہوگیا کہ پانی کااصل مقام نیچے ہے۔

موا کا مقام پانی سے اوپر ہے بچہ جب مال کی گود سے
دور ہوتا ہے تو بیترار موتا ہے۔ قلب جو چوبیس گھنٹے ہلتا ہے
حرکت کرتارہتا ہے معلوم موتا ہے کہ یہ بیقرار ہے یہ اصل مقام کو
toobaa-elibrary.blogspot

نہیں پہنچا۔اس کا اصل مقام ذکراللہ ہے امریکہ کے صدر کو چین نہیں۔ تخت و تاج وغیرہ میں چین نہیں جتناعہدہ بڑھے گااتنی بے چینی بڑھے گی- اللہ تعالی نے انصاف کیا کہ تھم مال والے کو تھم بے چینی اور زیادہ مال والے کو زیادہ بے چینی دی۔ گدا کو رات کا کھانا مل جائے تو سکون سے رات بسر کرتا ہے۔ 1857میں وہلی میں انقلاب آیا توجو زیاده رئیس تعاوه زیاده بیقرار تھا چین واقع میں کسی کو حاصل نہیں صرف اللہ تعالی کی یاد سے اطمینان قلب حاصل ہوتا ہے اللہ والے کے پاس تحیہ نہ ہوگا۔ لیکن چین ہوگا۔ اور دنیا والے کے یاس سب تحجیہ ہو گا گرچین نہو گا۔ دل کی جاہ یاد الهی ہے دل کے محھر کا اصل مالک خدا ہے گھر کے مالک کے اپنے سے بے چینی دور ہوتی ہے انسان کوئی بھی عمل کرتارہے کوئی فائدہ نہیں ہوتا جب تک کہ دل کا زنگ دور نہ کرے۔ آخرت میں معلوم ہو جائے گا کہ جو باتیں اللہ تعالی اور اسکے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائی تعی*ی* وه بالكل درست تنين ـ • ، جو دل الله تعالی کو یاد کرتا ہے وہ رندہ ہے اور جو یاد

جودل الله تعالی کو یاد کرتا ہے وہ زندہ ہے اور جو یاد نہیں کرتا وہ مردہ ہے دل ایک گھر ہے اور اللہ تعالی کی یاد اسکی زندگی ہیں۔ زندگی کی تمام زندگی ہیں۔ زندگی کی تمام خوشیال اللہ تعالی کی یاد سے ہیں۔

ایک بزرگ کے پاؤں میں رخم تھا جسکی وجہ سے کا ٹنا toobaa-elibrary.blogspot.com را تو آپریشن کیلئے بیہوشی لازی چیز ہے گر آپ نے فرمایا میں التٰد کی یاد کرتا ہوں تم آپریشن کرلو۔ چنا نجہ اسی طرح کیا گیا بعد میں اس کے دل کا معائنہ کیا گیا تو وہ اپنی پوری طاقت میں تعا- نصورام نے حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی توہین کی تھی تواسے غازی عبدالحمید نے قتل کیا۔ اسی طرح غازی عبدالرشید غازی علم الدین عاری عبدالرشید غازی عبدالرشید غازی اصل وزن سے عبدالقیوم جب ان کی سراکا وقت آیا تو ان کا وزن اصل وزن سے برطا ہوا تھا یہ ہے مؤمن کے ذکراللہ یعنی اللہ کی یاد کی دلیل۔ کہ قلب کواسکی ابنی جاہت مل گئی۔

درس نمبر: ۱۲ 24جنوری 1964ء

مقام وَكرُ الله

وآن یاک بھم اللہ سے شروع ہے - حضور کریم

صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ہر جائز کام سم اللہ سے شروع کرو- حضرت ابوهریرہ کی صحیح حدیث کے جو جائز کام سم اللہ سے شروع نہ ہووہ برکت سے خالی ہے۔ قرآن اور حدیث آنے کے بعد یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ قرآن نے مسلمانوں پر بڑا احسان کیا ہے کہ مسلمان کی دنیا بھی دین ہنے۔ تاکہ ہخرت میں مسلمان کی سیکی کا ذخیرہ بڑھ جائے۔ دنیا کی چیزیں فانی ہیں اور سخرت کی سب باقی ہیں سم اللہ کے ساتھ شروع کرنے سے دنیا کا کام بھی دین بن جائے۔ دین چونکہ باقی رہنے والا ہے اس لئے وہ آخرت کا وخیرہ بن جائے گا۔ ونیا میں مسلمان کے ناجا رکام بہت تم میں ظاص کر دیا نتدار آدمی کے ناجائز کام تو بہت تھم ہوتے ہیں تو بسم اللہ سے شروع کرنے کے بعد دنیا کا کام بھی دین بن جائے گا- اوج سخرت کی نیکی میں درج موجائے گا۔ تو نمبر ۱ دنیوی اعمال کودین

یں ،۔ سمبر 2 ذکر اللہ- اللہ چاہتا ہے کہ مسلمان دنیا کے دھیندوں میں لک کر ہمی میرا ہواوریہ نہیں جاہتا کہ وہ ذکر اللہ کے غافل رہے۔ ذکراللہ۔ کیا چیز ہے؟ ہم اللہ میں ذکر اللہ ہے قرآن بھی ذکرالٹد ہے <del>ص وَالقُرآن ذِی الّذِکْرُو</del>ہ قرآن جو سرایا **،** ذکر ہے قرآن کی مجلس بھی مجلسؓ ذکر کے۔ "یادانہی یا ذکراللہ کا اسلام میں \_ اور خدا کے ہاں کیا مقام ہے ؟- انسان کسی چیز کو مصیبت سمجھے ضروری نہیں کے وہ مصیبت ہو۔ اللہ تعالی جس کو بہتر سمجھے وہ بہتر ے اور جے غلط سمجھے وہ غلط ہے۔ ذکر اللہ کی تین چیزیں شریعت میں شامل بین - (۱) روحانی رند کی اور ڈینی زندگی کی حیوہ ذکر الند ہے۔ جانوروں کی طرح ڈھانچہ تورندہ ہے لیکن اللہ تعالی کے ذکر کے بغیر فضیلت نہیں موسکتی - بخاری کی جدیث ہے مثال اس شخص کی جو الله تعالی کو یاد کرتامو اور وه جو الله تعالی کو یاد نه کرتا مو- زنده اور مرده کی مثال ہے جو ذکر اللہ نہیں کرتا وہ مردہ ہے خواہ بہت ہی کیون نه کها تا بیتا مو- کیون نه یا مج سرار تنخواه مین یا تا مو- اور بشکلے میں رہتا ہو تو ذکر اللہ سے روحانی اور دینی زند کی ہے کا تنات (زمین -سمان- عرش) اور جو کھید زمین پر سے سب کی زند کی ذکر اللہ سے ، وابستہ ہے۔ ایک شخص کی جان ایک جہان کی جان ہے اور شخص کی جان روح ہے جب روح نکل جائے تو آدمی مردہ ہے۔ اس طرت بورے جان کی بھی ایک روح ہے ایک سخصی موت و حیات

اور ایک عالمی موت و حیات ہے موت جان قیامت ہے پورے جان کی موت کا نام قیامت ہے اس مسئلہ کو بخاری اور مسلم کی جان کی میٹ نے حل کیا ہے۔
مدیث نے حل کیا ہے۔

مدیث لا تقوم التّاعم الزجب تک زمین پر الله الله کا ذکر موجود ہوگا قیامت قائم نہوگی- مطلب یہ کہ جب تک ایک آدی بمی الله الله کھنے والازمین پر موجود ہو- معلوم موا ذکر الله جان جان جان ہے یہ خات ہے یہ خات جان جان برکت ہے یہ خات جان فرما رہا ہے۔ اور ذکر الله میں بہت برای برکت

ی دینی اور روحانی زندگی کے لئے بنی اور جمال کے وجود کے لیئے بھی ذکراللہ جان ہے۔ آخری رندگی کیلئے جان بھی ذ کرالتٰہ ہے اس زندگی کو فناہ نہیں۔اللہ بادشاہ ہے اسکی قدر تول کی انتھانہیں اور اس کے طریقوں کی بھی انتھا نہیں۔ اللہ تعالی کی قدرت غیر متناہی ہے زندگی کی بقا کیلئے ایک چیز کا انتخاب کیا وہ ہوا ہے جس طرح پھیپھڑوں کے ذریعہ آمد ورفت ہو توانسان زندہ ہے ہرجاندار کی زندگی سانس ہے وابستہ ہے سانس کیا ہے وہ پہوا کا آنا جانا- سانس اور ہوا کی آمدورفت رک گئی تو آدمی مر گیا گویا ہر جاندار کو ممتاج موا بنایا۔ موا بھی جان فانی کی چیز ہے کیونکہ اس نے بھی مٹنا ہے انگیٹھی میں جب بھونکنی سے بھونک مارتے ہیں تو ارد کرد کامفام سگل ہے پر ہوجاتا ہے اس کارروائی ہے اردا گردگی ہوا

مٹ کر آگ بن گئی۔ بھونکنی سے جو آگ کا شعلہ نکلتا ہے وہ یای والی موا اللہ کی شکل اختیار کر لیتی ہے گویا ہوا مٹنے والی چیزے انیان کی اخروی زندگی کامقام جنت ہے جوابدی ہے اور اس کی رندگی کامعیار بھی فافی چیز نہیں بلکہ وہ بھی ابدی ہے۔ جنت میں رندگی کا دارورار کس چیز پر مو گا؟ یه کسی یونیورسٹی سے معلوم نهيل موسكتا - حصور كريم صلى الله عليه وسلم كا گفته گفته الله موتا ہے۔ صحیح مسلم کی حدیث شریف ہے اِن اُھل الجنتِ میلھمون الذِکر كَمَا يُلْمُونُ النفس- جو چيز خدا تعالى كے كرم سے مووہ الهام كملاتى ہے۔ سانس لینے میں کوئی بوجھ نہیں ہوتا اور سانس لینے کو کوئی کام انتیں سمجھتے بلکہ راحت ہوتی ہے اگر سانس میں محمل ہوتو تکلیف المُوق أَجِ أَمَانُ مِمَازًا أيك فطري معالم ہے۔ اس كے لين مين وقت نہیں بلکہ راحت محبوش کرتے ہیں اور ہم سانس کو کسی کام میں بھی شمار نہیں کرتے۔ کام میں تو ناغہ بھی ہوسکتا ہے گرسانس میں ناغہ نہیں ہوتا۔ یہ مسلسل اور بلاناغہ جاری ہے اور اس کا احساس تک بھی نہیں ہوتا کہ یہ کام ہورہا ہے۔ جنت والول کی زندگی کا مدار سانس کی بجائے اللہ تعالی کے ذکر پر ہوگا۔ جس طرح ہوا کے سے خوانے سے دنیا کی حیات ہے اس طرح لفظ اللہ کے آنے جانے جنت میں حیات مہوگی- موافانی ہے تو دنیا کی زندگی بھی فانی۔ جنت کی زندگی کا مدار

اللہ تعالی کے ذکر پر ہے جو مٹنے والا نہیں اور نہ ہی اسے زوال ہوگا۔ ذراللہ کا مسلہ تفصیل سے بیان نہیں ہوسکتا۔ دین سارا کا سارا ذکراللہ ہے دین کی جتنی عبادتیں ہیں وہ سب <u>ذکراللہ کی</u> شکلیں ہیں۔ نماز قائم کرو کہ وہ بے حیاتی سے روکتی ہے وَلَیْزِ کُرُالتّٰہِ اَ کَبَرِ۔ الله تعالی نے بوری نماز کو ذکر سے قائم کیا ہے۔ تمام عباد تول کا مغزیاد الی ہے روزہ- برطی چیز ہے مسافر اور مریض کے ذکر میں بیان ہے روزہ اس لئے رکھا گیا ہے کہ اللہ تعالی کی بڑائی بیان کرو وللتروالله على ماهد مكم- روزے كى بدايت كى الله كا شكر اوراسكى ج- بھی بڑی اہم چیز ہے۔ جج کا مقصد بھی ایام معدودات میں اللہ تعالی کا ذکر ہے۔ قرآن- سب سے بڑی اہم چیز قرآن ہے میں بخاری شریف کی حدیث ہے کہ جال ذکر اللہ ہو وہال فرضتے آجائے ہیں اور وہال سے لیکر آسمان تک سلسلہ بناتے ہیں اور اللہ تعالی کے آگے رپورٹ بیش کرتے ہیں تو اللہ تعالی فرائے گا اے تعداد فرشتہ گان تم گواہ ہو آج کی تاریخ سے میں نے ان سب کو بخش و با۔

انفاق فی سبیل الله زکواة ہے۔ اس میں بھی ہے toobaa-elibrary blogspot com

للملم --- عن ذِكْرِاللهِ- مال برتو يعنى استعمال كروكر ذكرالله سے غفلت نه کرو- زکواه کا ذکر بعد میں کیا- نماز- ج- روزه- زکواة-قران کی روح ذکراللہ ہے حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس بھی ذکراللہ ہے آپ کو دیکھ کر اللہ یاد آجاتا ہے اللہ والے لوگوں کودیکھ کر بھی اللہ یاد آجاتا ہے۔ اور جن کو دیکھ کر انگریزیاد سجائے ۔۔۔۔۔ حضرت امام احمد بن منبل رحمتہ اللہ علیہ کو 1/2-7 لا كه احاديث حفظ تعين - حضرت البودرداء كي روايت بيان کرتے ہیں حضور کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو ارشاد فرمایا- تہارے اعمال سے بہتر عمل بتلاؤں جواللدرت العلمين كے ہاں سب عملول سے ارفع ہو- اور تہمیں وہ عمل نہ بتلاؤں جو جنت کے عملوں کوسب سے بلند کرنے والا ہے۔ اور تمہارے لئے بہتر موسونے اور چاندی کے انبار دینے سے۔ اور وہ عمل تہاہے لئے بہتر ہے کہ تم میدان جاد میں کفار سے معرکہ آزماء ہو۔ کہ دشمنوں کے ساتھ لڑو۔ تم ان کی گردنیں مارو وہ تہاری گردنیں ماریں۔ اس عمل سے بھی بہتر ہے وہ عمل نہ بتلاؤں ! فرمایا وہ ہے ذکراللہ جاد میں جال گردنیں اڑرہی ہول جمم ہے کہ اللہ کو یاد کرو تم کامیاب مُوجاوَ كَا - وَاذْ كُرُوا التَّهُ كُثِيرٌ العلكم لَفِلْمُونَ - ميدان جنَّك ميں بھی اللہ تعالی سے تعلق نہ تورو۔ جب فرعون غرق ہو رہا تھا تو اس نے حضرت موسی کو کھا۔ اے موسی سمارے لیے اللہ سے دعا کرو کہیہ

معیبت مل جائے ہم تجھ پر ایمان لے آئیں گے۔ خدا تعالی نے تھے دعا کی قبولیت کا وعدہ کررکھا ہے۔ فرعون نے کالج کی ہوا نہ یائی تھی اس میں بھی اتنی بات موجؤد تھی ۔ اس سے معلوم ہوا کہ وعون بھی دعا کا قائل تھا اور سختی کے وقت اللہ والول کے یاس مانے كا قائل تھا-گرہمارے آج کل کے کالج کے تعلیم یافتہ حکمرانوں کو زانندیاد ہے اور نہ اللہ والے۔ بس انہیں توایک امریکہ یاد ہے چانی بنجاب میں جو سیلاب آیا ہے خدا کا نام نہیں کہ اللہ رب العلمين نے كرم فرما يا كہ عذاب طل كيا- نہيں بلكه اخباري بيان ہيں كم بم نے فوج اور امريكه كى امداد سے سيلاب پر قابو پاليا ہے۔ ايسى ذہنیت پر نہایت ہی افسوس ہے حالانگہ سیلاب لانے والاالند ہی ہے ادر وہی ہی اس کو ٹال سکتا ہے۔ ذکر اللہ۔ جس طرح بدن اور جسم وغیرہ کی میل کو صابون سے دھو ڈالتے ہیں اسی طرح جان اور روح بھی میلی ہو جاتی ہے ذکراللہ اس کےلئے روحانی صابن ہے۔ اور دوم چیز موت کو یاد گ<sup>انا</sup> ہے تمام مزوں کو فناہ کرنے والی چیزموت ہے اسے ہمیشہ یاد رکھو۔ کوئی خبر نہیں عمر کے کس حصہ میں آنے گی۔ درس القرآن بھی ذکرالٹد ہے۔ سیرت کی ایک کتاب ہے حضور پاک صلی اللہ علیہ و ملم جوالٹد کا ذکر کرتے اس میں اس کا لب لباب اور خلاصہ یہ ہے

کہ حضرت عبداللہ نے آپ کی خدمت میں عرض کی کہ میرے لئے شرعی احکام کی تعداد بہت بڑھ گئی ہے مجھے دین کاخلاصہ فرما دیویں۔ آپ نے فرایا تیری زبان ممیشہ ذکراللہ سے تر ہونی جاہئے۔ تو حصور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر اذکار کا خلاصہ یہ

(1) سبحان الله، الحمد للد، الله اكبر، لا اله الا الله، لاحول ولا قوة الا بالند، يه بهرايك سوبار (2) قل جواللد احد مكمل سورة دوسو بار

(3) حسبي الندسوبار (4) استغفر الله جسكي منتلف تعداد بيان موتى بين، 313 باربهتر ہے-

(5) درود شریف سوبار بهتر درود شریف وه ہے جو صاحب درود نے خود بتلایا ہے۔ جو درود شریف نماز میں پڑھا جاتا

ہے وہ افعال ہے۔ (6) الندالصمد پانچ صد بار

(7) ياحي، يا قيوم، پانچ صد بار

من و منه الله مربانی مجدد العن ثانی رحمته الله علیه اس پر سمیشه

ممل کرتے رہے۔

Jacobs Branch Bar

درس نمبر: ۱۹۳ <sub>26جوری</sub> 1964ء

فِرُ رُالله کے فرائد

گذشتہ ورس میں بھم اللہ کے متعلق بیان ہوا تھا کہ صحیح مسلم کی حدیث ہے کہ یہاں دنیا میں زندگی کا دارومدار سانس اور ہوا کے لینے پر ہے اور ہخرت کی زندگی کا مدار ذکراللہ پر ہے جنت والوں کی خوشی اور زندگی اللہ کی یاد پر مبنی ہے اور دوزخ والوں کی ہوتی ہی ہے جا اہل ایمان یاد الهی کے موافق کی بین اور کفار یاد الهی کے ظلوف چلتے ہیں۔ ہخرت کی ایک عجیب میں اور کفار یاد الهی کے ظلوف چلتے ہیں۔ ہخرت کی ایک عجیب صفت ہے اس کی شان یہ ہے کہ جو چیز ہخرت میں بہنجی اگرچہ وہ مسلم سفت ہے اس کی شان یہ ہے کہ جو چیز ہخرت میں بہنجی اگرچہ وہ

فانی یا ملئے والی ہے گر ہمزت اسے دوام بخشی ہے۔

یاد الهی کا اثر انتھائی خوشی ہے جو جنت کی صورت
میں ہے اور یاد الهی کی مخالفت کا اثر انتھائی غم اور مصیبت ہے جو
دوزخ کی صورت میں ہے۔ دنیا کی مصیبت یہ ہے کہ پانی نہ لیے۔
دوزخ کی صورت میں ہے۔ دنیا کی مصیبت یہ ہے کہ پانی نہ لیے۔
کھانا نہ لیے۔ نیند نہ لیے۔ یا دردو تکلیف ہو۔ یہ تمام چیزیں دوزخ
میں ہونگی۔ جنت کی تمام ہسودگیاں اور داختین یاد انہی کا نتیجہ بیں
دمان مونگی۔ جنت کی تمام ہسودگیاں اور داختین یاد انہی کا نتیجہ بیں
دمان مونگی۔ جنت کی تمام ہسودگیاں اور داختین یاد انہی کا نتیجہ بیں

اور دورخ کی تمام مصیبتیں یاد الٰہی کی خالفت کا نتیجہ ہیں۔ جب ہخرت میں دو نوں کے نتیج باصداد ہو گئے۔ جیسے فوٹو میں سیاہ رنگ کی چیز سفید ہوتی ہے اسی طرح آخرت کی چیز سفید ہوتی ہے اسی طرح آخرت میں ایمان اور کفر آپس میں صد ہیں۔ طاعت اور معصیت بھی صد ہو ہیں۔ جنت اور دورخ بھی بالمقابل ہیں۔ ہر چیز کی مخالف ضد ہو گی۔ دن ہوگا تورات ہوگی۔ گرمی ہوگی تو سردی بھی ہوگی۔ زہوگا تو مادہ بھی ہوگی۔ تدرستی ہوگی تو بیماری بھی ہوگی۔ راحت والول کی شکل دورخ کی شکل دورخ کی صورت میں موجود ہوگی۔

یادالی کے سلمہ میں اصل چیز نتائج کے ساتھ آخرت میں ہوگی۔ دنیا میں بعض چیزیں مرف دنیا کیلئے ہیں اور بعض چیزیں دنیا میں ہخرت کے متعلق ہیں ہر وہ چیز جس کا تعلق دنیا سے ہو دنیا سے مو دنیا کے ختم ہونے ہے ۔ اور جو چیزیں دنیا کے ختم ہونے سے وہ چیز بھی ختم ہوجائے گی۔ اور جو چیزیں ہخرت کے متعلق ہیں انہیں دوام ہو گا۔روزانہ کم از کم ڈیڑھ لاکھ انسان فوت ہوتے ہیں جو دنیا میں مرا اسکی دنیا گئی۔ جزوی طور پر انسان فوت ہوتے ہیں جو دنیا میں مرا اسکی دنیا گئی۔ جزوی طور پر دنیا روز مرہ ختم ہورہی ہے۔ اور کلی طور پر قیامت کے دن ختم ہو جائے گی۔

جو آدمی قبر میں جاتا ہے اس کے دنیوی علوم جن سے فائدہ اٹھا تا تھا وہ بھی ادھر رہ جائیں گے۔ دنیوی علوم کی حد قبر مصل میں ادھر رہ جائیں گے۔ دنیوی علوم کی حد قبر مصل میں معلوم کی حد قبر

تک ہے اور جو دین کا علم ہے وہ قبر سے آگے تک مانے گا بلکہ لازوال حد تک- روم کل یورپ کا نام تما یورپ کے اکثر لوگ یے علم ہیں۔ خواہ وہ آسمان پر اڑر ہے ہیں وہ دنیا کی ظاہری چیز کا علم رکھتے ہیں۔ ہنرت کا علم نہیں رکھتے۔ تر آن نے دنیا و آخرت کے دو نوں علوم کا موّاذنہ کیا ہے۔ دنیاعلم دین اور نیکی کما نیکی جگہ ہے موت کے ساتھ ہی ہخرت میں بہنچا ہوجاتا ہے۔ اس میں مسافت کتنی ہے فرمایا اندے کی جملی سے بھی زیادہ نزدیک ہے۔ جان یاؤں کی طرف سے تھینجی جاتی ہے جب سینے تک آتی ہے تو وہاں سے ایک آواز نکلتی ہے جب وہ منیج لیا تو بس سخرت میں بہنچ گیا۔ جان نکلنے کے بعد ہی سخرت شروع ہو جاتی ہے اور جو مرا اس کے لئے چھوٹی قیامت جب ہی آ جاتی ہے۔ سخرت میں اعمال کے نتائج کے علوم میں تواصافہ ہو گا لین دین کے کاموں میں اصافہ نہیں ہوگا۔ مثلاً ایک شخص نے دس پارے حفظ کئے ہیں پھر مر گیا اور پانچ سوسال تک قبر میں پڑارہا تو اس سے ایک سیت کا بھی اصافہ ہوسکے گا۔ اسی طرح جو آدمی دس پارول وغیرہ کا ترجمہ پڑھا ہوا ہو تواس کے علم میں بھی اصافہ نہ ہو کے گا۔ ہمزت کمانے کے لئے نہیں ہے بلکہ جو کچھ آپنے کمایا ا ال کے لئے کی مگہ ہے۔ حصنور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ارشاد ہے قل رہت

زِدْنِی عِلْماً اےرب میراعلم زیادہ کر-اگر علم دین سے بڑھ کر کوئی اور چیز ہوتی تواس کی دعا کا حکم کیا جاتا۔ گر آپ کو علم کے اصافہ کی ہدایت کی گئی۔ قرآن علم دین ہے۔ حافظ شیرازی رحمتہ اللہ علیہ یہ الله واللے لوگ تھے علم دین میں اصافے کامقام صرف یہال ہی ہے-سخرت کمانے کی مگہ نہیں۔ جو چیزیں اب معلوم نہیں وہ وہال جا کر معلوم ہونگی۔ جس آدمی نے بمبئی نہ دیکا ہو وہ اگر بمبئی جلا جائے توجو چیزیں اسے نامعلوم تھیں وہ معلوم ہوجائیں گی-لیکن اس کے علم میں کوئی اصافہ نہ ہوگا۔ وہ اگر مطل پاس تھا تو وہال بھی مل ہی یاس مو گایہ نہیں کہ وہاں وہ بی اے پاس موجائے۔ حافظ شیرازی رحمته الله علیه جب ایک دن بغداد کی معجد میں سے۔ انہوں نے متھی میں کوئی چیز چھیا رکھی ہے پوچھا گیا یہ کیا ہے۔ فرما یا رات خواب میں دیکھا ہے کہ امام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ علیہ فوت ہوگئے ہیں۔ ہزار ہا فرشتوں کی جماعت ان کی روح مبارک کے ساتھ ہیں۔ ایک سبے ہوئے تخت پر امام احمد بن صبل رحمتہ اللہ علیہ کو بٹھا دیتے ہیں۔ اور انہیں کہاجاتا ہے کہ حدیث

کادرس دو۔ فرشتول نے ان پر جواہرات نیچاور کئے وہ میرے ہاتھ بھی آئے۔ آپ سے پہلے فوت شدہ علماء بھی درس میں موجود تھے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com ام احمد بن عنبل رحمته الله عليه كا برطهانا تما علماء كا سننا تما وبي سخرت بين نظر آيا-

ذكراللديا يادالهي كے فوائد

اہم غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ذکراللہ کا بڑا فائدہ یہ ہے کہ اس سے محبت اور انس پیدا ہوتا ہے۔ اللہ تعالی سے محبت اور الفت پیدا ہوجاتی ہے۔ جس سے محبت ہوانسان اسے بار باریاد کرتا ہے۔ محبوب بار بار زبان پر آتا ہے اللہ تعالی سے بڑا محبوب کون ہے! تمام محبوبات اس کے طفیل ہیں اور محبوب کا نام بار بار زبان پر آنا جائے۔

جو حضرات ذکراللہ میں مشغول ہیں ابتدامیں ان کے دل میں کچھ کثافت ہوتی ہے پھر مسلسل تین چلے ذکراللہ کرنے کے بعدیہ معلوم ہوتا ہے کہ اس میں مرجاؤں - حضرت تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ کاار شاد ہے کہ دل میں ذکر اللہ کے جو نتائج تھے - محبت کی حالت میں کمی ہوئی تو اپنے مرشد حضرت مهاجر بکی رحمتہ اللہ علیہ کو عریصنہ میں کمی ہوئی تو اپنے مرشد حضرت مهاجر بکی رحمتہ اللہ علیہ کو عریصنہ ترر کیا توسیب نے فرمایا فلال چیز چھوڑ دو اور فلال چیز پر مھو - تو پھر ترکی کرکیا توسیب نے فرمایا فلال چیز چھوڑ دو اور فلال چیز پر مھو - تو پھر

ان و مستوری که اسکی نظیر toobaa-elibrary العاص کا اسکی نظیر نہیں ملتی۔ بہر طال ذکراللہ بہت بڑی دولت ہے۔

(2) دوسرا شرہ۔ تسیل عوالی۔ ذکراللہ کا دوسرا فائدہ یہ ہے۔

ہے کہ خدا تعالی کے حکموں کو بجالانے میں آسانی ہوجانا۔ بلکہ اس میں راحت محسوس ہوتی ہے بزرگوں کا مقولہ ہے کہ ایمان کی لذت میں راحت محسوس ہوتی ہے بزرگوں کا مقولہ ہے کہ ایمان کی لذت میں راحت محسوس ہوتی ہے بزرگوں کا مقولہ ہے کہ ایمان کی لذت میں راحت محسوس ہوتی ہے بزرگوں کا مقولہ ہے کہ ایمان کی لذت

یں رہ سے کی من من من من من کا اسے گناہ پاظانہ اس وقت تک محموس نہیں ہوسکتی جب تک کہ اسے گناہ پاظانہ کو اسے حلوہ جیسی لذت حاصل ہو۔ محموب کے حکم میں راحت وخوشی ہوتی ہے اس میں نا گواری نہیں

ہوئی۔
ہے کہیں غمی کہیں تنگدستی۔ کہیں موت وغیرہ۔ دنیا مصیبت کی جگہ ہے کہیں غمی کہیں تنگدستی۔ کہیں موت وغیرہ۔ دنیا کی ساخت ایسی ہے کہ اس میں مصیبت تو ضرور ہوگی اگر مصیبت کو برداشت کرنا آسان ہو جائے تو پھر دنیا شیریں ہو جاتی ہے وگرنہ تلخ۔ اور تمام مصیبتوں کا علاج ذکر اللہ ہے ذکر اللہ سے جب محبت بیدا ہو جائے گی توجہ محبت بیدا ہو جائے گی توجہ محبوب ڈال رہا ہوگا اور محبوب کی توجہ محبوب ڈال رہا ہوگا اور محبوب کی ہر چیز میں دل خوشی محبوس کرتا ہے اور ہر چیز بیاری ہوتی ہے۔ محبوب کا بارنا کشمش کھانا ہوتا ہے ہر مصیبت اللہ بیاری ہوتی ہے۔ محبوب کا بارنا کشمش کھانا ہوتا ہے ہر مصیبت اللہ بیاری ہوتی ہے۔ محبوب کا بارنا کشمش کھانا ہوتا ہے ہر مصیبت اللہ بیالی کا فعل ہے مرض ۔ فاقہ۔ بیجے کی جان لینا وغیرہ یہ سب خدا

toobaa-elibrary.blogspot.com

تعالی کے کام بیں توجواللہ تعالی سے تعلق رکھے وہ مغموم نہیں ہوتا-

اور الله تعالی کی مصیبتوں کی حد نہیں۔ حضرت تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ

ذیاتے ہیں کہ ایک آدمی کے دو لڑکے اس شکل میں پیدا ہوئے کہ دونوں کی بشت پیوست تھی۔ جب بڑے ہوئے توایک رکوع کی عالت میں جیک کر دوسرے کو اٹھا لیے جاتا۔ اس کے تیک جانے پر دوسرااسی طرح کرتا۔ توایک اللہ والا ملااس نے کہا کہ خدا کا شکر کرو۔ اس کے بال نعمتول کی بھی حد نہیں اور مصیبتوں کی بھی حد نہیں۔ اس سے زیادہ تکلیف بھی دے سکتا ہے ایک نے کہا اس سے اور زیادہ کیا کلیف ہو گی؟ مخر کاران میں سے ایک کو موت ہ تی۔ اب اگر آپریشن کر کے جدا کرتے ہیں تو ڈاکٹر نے کہا کہ دوسرے کی موت بھی واقع ہوتی ہے پریشانی بڑھ گئی۔ مکھیاں سئیں۔ چیل کونے سے۔ لاش میں عفونت پیدا مو کئ۔ تو وسی بزرگ آئے اس سے توبہ کرائی۔ میر ڈعا کی وہ میت الگ ہو کر نیچے ا گری- تو اللہ تعالی کی مصیبتوں گی بھی حد نہیں- اور محبوب کی مصیبت مصیبت نہیں ہوتی۔ دنیا کی بھی یہی حالت ہے بچہ کی بے اعتدالی پر ماں بایہ بھی پیٹتا ہے اور دشمن بھی- مگر دونوں میں بڑا فرق ہے۔ مال باب کی مار پیٹ میں توراحت ہے اللہ تعالی جب مجبوب بن گیا تو وه ایسی تکلیف نهیں دیتا جس میں نقصان مو-وسمن کی مار مضر موقی ہے اللہ تعالی کے کام میں کوئی نہ کوئی فائدہ ہوتا ہے حضرت تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ کے ایک خلیفہ تھے ال کا ایک بیٹا تھا جو تعلیم پوری کر بیا تھا اب ملازمت کی انتظار تھی-

اتفاقاً سخت بیمار ہو گیا۔ انہوں نے حضرت رحمتہ اللہ علیہ کو خط لکھا کہ میرا بیٹا میری امیدوں کا سخری سہارا سخت بیمار ہے وعا فرما دیں۔ پہلے تو حضرت رحمتہ اللہ علیہ نے ڈانٹ تحریر کی کہ آپ کو ابھی تک دنیا پر نظر ہے کہ بیٹے کو امیدوں کا سہارالکھتے ہو- فرمایا بیٹے كى موت مويا كوئى اور مصيبت مويه تصور ركھيں (1) كم الله رب العلمين ميرا اورميرے بيٹے كا مالك ہے وہ جو جا ہے سو كرہے۔(2) وہ رحیم ہے۔ اللہ جومعاملہ کرے وہ رحمت ہے۔ (3) صفت حکیم ہے۔ اللہ جومعاملہ کرے وہ حکمت پر مبنی ہوتا ہے حکمت فائدہ کو کہتے ہیں۔اللہ تعالی کا ہر کام حکمت پر مبنی ہوتا ہے۔اگر تیرے بیٹے کی جان لے گا تو اس میں فائدہ ہو گا۔ خواہ آپ جانبیں یا نہ جانبیں۔ حضرت رحمته الله عليه كاجواب اس وقت بهنجا جب بيلے كو دفنا كر آ رہے تھے۔ خلیفہ صاحب فرماتے تھے کہ مولانا رحمتہ اللہ علیہ کے خط آنے کے بعدوہ مصیبت و تکلیف ختم ہو گئی۔ بعض حضرات کو توجوش محبت اتنا پیدا ہوا کہ وہ چاہتے جو مصیبت ہسمان سے آئے وہ دشمن کی بجائے ہم پر آئے۔

سردوستاں سلامت کہ صحابہ کرائم بعض وقت موت کی دعا کرتے تھے کہ

. نشود نصیب دشمن که شود ملاک تیغت

الله کے ہاں جلدی پہنچ جائیں- حدیث شریف میں ہے کہ تم اللہ کو نہیں دیکھ سکتے جب تک موت نہ آئے۔ تو صحابہ کرام موت کی ورخواست کرتے تواس پر آپ نے فرمایا کہ تم میں سے کوئی اللہ ہے موت کی درخواست نہ کرے۔ یہ بندگی کی شان کے خلاف ے۔ تم ہو کون جو اللہ کے کام میں دخل دیتے ہو۔ اگر کھنے کوجی عابتا بھی ہے تو پھر یول کھو کہ یااللہ اگر زندگی میں میری بھلائی ہو تو رندگی بخشو اور اگرموت میں میری ببلائی ہو توموت دی جائے۔اگر دنیا کی تکلیف آجائے۔ مرض- فقر- تنگدستی- غریبی تو اس وجہ سے موت کی دعا مانگنا حرام ہے۔ ہاں دین کے فتنے سے بینے کیلئے اگرموت کی دعا مانگی جائے تووہ جا رُزہے اگر دین بگڑنے کاخطرہ ہو تو موت کی دعا طلب ایمان ہے۔ حصن حصین میں حصور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا ہے کہ یااللہ اگر تونے مصیبت ڈالنی ہے تو دین کی مصيبت زمور (4) چوتھا تمرہ- النجاہ من سوءالخاتمہ- برے خاتمہ سے بچنا-اگرموت کے وقت مومن ہوں گے تو آخرت میں مومن ہو گئے۔اگر ظاتمہ کفر پر ہو تو ہمزت میں کفر ہوگا۔ ابلیس کوشش کرتا ہے کہ مرتے وقت بگڑ جائے۔ یورپ میں مالداری کے باوجود خود کثی کے

بهت زیاده واقعات ہوتے ہیں۔ حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ سے احیاء العلوم میں خاتمے کے اچھے اور برے ہونے پر باب باندھا

جب آدمی ذکر اللہ کرتا ہے تواسے اللہ سے محبت ہوجاتی ہے اگر ذکر نہیں کرتا تواللہ سے محبت نہیں ہوتی۔ زع کے وقت خواہ آئکھ کی جھیک میں جان نکلے گر اس سے بڑی تکلیف کوئی نہیں۔ ٹکلیف کا احساس روح کرتی ہے دیکھواگر تلوار سے ہاتھ کئے تووہ پڑی توایک اعصاء پر ہے گرروح کو کتنی ٹکلیف ہوتی ہے۔ طالانکہ ہاتھ کٹا ہے روح تو نہیں گئی۔ جس وقت جان کنی ہوتی ہے فرشتہ روح تحسینے ہیں- روح جب اپنی اصل گذر گاہ سے اکھڑے تو کتنی تکلیت ہوگی- امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت علیٰ کا قول نقل کیا ہے فرمایا اگر ہزار پہلوان بیک وقت کسی پر تلوار خلائیں تواس سے بھی زیادہ تکلیف ہوتی ہے۔ اللہ تعالی مؤمن کو بیہوش کر دیتا ہے موت کی کاروائی پھر شروع ہوتی ہے۔ مومن پریہ اللہ تعالی کی کرم نوازی ہے بیہوشی کی حالت ایمان کیوجہ سے ہوتی ہے۔ مؤمن کواگر دورخ میں ڈالاجائے کا تواس پر بے ہوشی طاری ہوجائے گی۔ اور اسے تکلیف نہیں ہو گی۔ یہ اللہ کریم کی خاص کرم نوازی ہو گی۔ موت کے وقت شیطان یہ خیالات ڈالتا ہے کہ یہ ساری مصیبت موت لارہی ہے۔ تواس کا مقصد موت ہے نفرت پیدا کرا کر ایمان سوخت کرنا ہے۔ لیکن جو ذکر اللہ کرتا ہو گا وہ تو کھے گامیں تو ادبی چیز چھور رہا ہوں اور اعلیٰ

مقام پر جارہا ہوں۔ ذاکر تو کھتا ہے کہ میں تو فانی دنیا کی مصیبت کو چھوٹ کر بلند اور ابدی مقام پر جارہا ہوں۔ اسے شیطان تو مجھے کیا دھو کا دے گا۔ تو ذکرالٹد کرنے والا ایمان پر مرتا ہے۔ اللہ تعالی سب کا فاتمہ ایمان پر کرے۔ آمین۔

درس معبر: ۱۹۳ ۱۵رمصنان المبارک ۱۹۲۳ء

## الترتعالی کے تبوت کے دلائل

بسم اللہ کے بیان میں اسم کا بیان ہو چکا اب لفظ اللہ کا بیان موروع ہوتا ہے۔ پہلے میں لفظ اللہ کی تغریف کر دوں۔ ساری تعریف ہوتا ہے۔ کہ اللہ اس کو کہتے ہیں جس میں تمام کمالات پائے جائیں اور تمام نقص سے پاک ہو۔ لفظ اللہ میں استحقاق کے لحاظ سے یہ معنی بیک وقت پائے جاتے ہیں (۱) عبادت کہ اللہ کرنا عبادت سے وقت پائے جاتے ہیں (۱) عبادت کہ اللہ کرنا عبادت سے اللہ کراللہ تطمین القلومی کہ ذکر اللہ سے قلب مطمئن ہوتا ہے (۳) میرانی کہ یہ تمام کار کردگی دیکھنے کے بعد جب عقل سے اللہ تعالی کی ذات یاصفات پر غور کریں تو عقل حیران رہ جاتی ہے۔ کی ذات یاصفات پر غور کریں تو عقل حیران رہ جاتی ہے۔ اللہ کے تبوت کی چند بزرگول کی دلیایں دیتا ہوں نہ کہ فلفی دلیایں اللہ کے تبوت کی چند بزرگول کی دلیایں دیتا ہوں نہ کہ فلفی دلیایں

کیونکہ عوام کا مجمع ہے اور بزرگوں کی دلیلیں خیرو برکت والی ہوتی صیں۔ صیں۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

رں اسب سے قبل میں حضرت امام جعفر رحمتہ اللہ علمہ جو حضرت امام ا بو حنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کے استاد ہیں جن کی قبر مدینہ منورہ میں ہے۔ان سے ایک آدمی نے اللہ تعالیٰ کے ثبوت کی دلیل یوچی تو آپ نے فرما یا کہ سمندر میں آپ ایک کشتی پر سوار ہوں وہ کی سے گرا کریاش یاش ہو جائے ایک تختہ تمارے ہاتھ میں رہ جائے پھر وہ تختہ بھی تہارے ہاتھ سے نکل جائے اور تہاری جان لبوں تک پہنچ جائے کیا اس وقت زندگی کی امید ہوتی ہے کہ نہیں ! جواب دیا کہ امید تو ہوتی ہے تو فرمایا کہ یہ امید اس ذات سے ہوتی ہے جس کی تودلیل پوچھرہا ہے۔ (۲) بربان سفینی دود حضرت امام ابوحنیفہ رحمتہ اللہ علیہ کے زمانہ میں ایک آومی دہریہ ہو گیا یعنی خدا کا منکر ہو گیا تو جائم وقت نے کہا کہ حضرت اماً اعظم رحمتہ اللہ علیہ کا عام جلسہ کی صورت میں اس دہریہ کے ساتھ

بحث کرائی جائے تو طرفین سے تاریخ مقرر کرائی گئی۔ بغداد کے درمیان دریاء دجلہ ہے۔ یعنی بغداد غربی اور شرقی، تو بحث کی جگہ بغداد شرقی مقرر کی گئی اور امام ا بوحنیفه رحمته الله علیه بغداد غربی میں رہتے تھے تووقت مقررہ سے امام صاحب کچھ دیر سے پہنچے تو دہریہ نے کہا کہ اسلام میں عہد شکنی بری بات ہے تو حضرت نے کہا کہ پہلے اس کا جواب دے دول فرایا کہ جب میں دریا پر آیا تو کوئی کشی

موجود نہیں تھی دریا کی گھرائی کیوجہ سے میں معدور تھا تو ایک ر بنت خود کٹ گیا اور اس کے تختے بننے لگے اوپر سے میخیں آتی ۔ درخت خود کٹ گیا اور اس کے تختے بننے لگے اوپر سے میخیں آتی ۔ ری تمیں جوان تختوں کو جورِ تی تھیں تو تحجے دیر میں وہ کشتی کی صورت میں بن کرمیری طرف آگئی میں اس میں بیٹھے گیا اور وہ چل پڑی اور روسرے کنارے پر ما کررکی جال میں نے جانا تھا تو دہریہ حاکم وت کی طرف متوجہ ہو کر کھنے لگا کہ اس یا گل سے مناظرہ کروں جو کہتا ہے کہ درخت خود بخود کٹ کر کشتی کی شکل بن گیا۔ تو حاکم نے کہا کہ اس کا جواب وہ خود دیں گے۔ فرمایا اگر اس میں بے وقوفی ے تو بڑا یا گل تو تو ہے کہ ایک کشتی کے متعلق تو کھتا ہے کہ صانع کے بغیر نہیں بن سکتی اور یہ جو نظام چل رہاتے! یہ کسی صانع کے بغیر چل رہا ہے تو دھریہ مشرف باسلام سوا۔ پہلے زمانہ میں کفر نرم تھا آج کا کفر سخت ہے کیونکہ قبل رہانہ کے کافر شکت کے بعد مسلمان ہوجاتے تھے اور آج کل کے ثکت کے بعد بھی نہیں مانتے کہ اور ہمارا کوئی مباحثہ کریگا-(۳) برہان صوتی امام مالک رحمتہ اللہ علیہ سے کسی شخص نے تبوت پوجھا تو آپ نے فرمایا کہ کتنے آدمی زندہ ہیں اور کتنے فوت ہو گئے ہیں کسی کی نر توصورت ملتی ہے اور نہ کسی کی آواز ملتی ہے آور نہ جانے کہ <sup>رب العزت</sup> کے ہاں کتنے نقوش ہیں معلوم ہوا کہ انسان ان سے

قاصر ہے کیونکہ کاریگر گرگائی بناتا ہے یا پیالے وغیرہ بناتا ہے تو پیالے سبی ایک ہی صورت کے بنتے ہیں اور گرگا بیول کے نمبر نہ لگائے تو خلط ملط ہونے کا خدشہ ہے۔ تو وہ ذات صرف اللہ تعالیٰ ہی ہیں جنہول نے انسان کو اس طرح پیدا کیا ہے کہ نہ تو کسی کی صورت ملتی ہے اور نہ کسی کی آواز۔

(س)- برہان توتی ( ام) سی شہوت کو کھتے ہیں) امام شافعی ( توت عربی زبان میں بھی شہوت کو کھتے ہیں) امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ سے کسی نے ثبوت کی دلیل پوچھی، فرما یا کہ توت کے پتے گائے تھائے تو پیموسی اگر بکری کھائے تو بینگنی آگر شہد کی بھی کھائے تو شہدا گر یشم کا کیر اکھائے توریشم یو یہ صرف رب العزة کی قدرت ہے کہ ایک ہی چیز کے کھانے سے مختلف چیزیں فکلیں۔

(۵)- برہان بیضوی مخترت امام احمد بن صنبل رحمتہ اللہ علیہ سے کی نے شہوت کے متعلق۔ سوال کیا آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ انسان سے انسان حیوان بیدا فرماتے ہیں اور مرغی کو اندے سے بیدا فرماتے ہیں اور مرغی کو اندے سے بیدا فرماتے ہیں اور مرغی کو اندے سے بیدا فرماتے ہیں کہ بندہ شریک نہوں کی بیدا فرماتے ہیں کہ بندہ شریک نہوں کی بیٹ میں ہونہ وقت شریک نہوں کی بیٹ میں ہونہ وقت

مقررہ سے قبل باہر آسکتا ہے - اور نہ اندر رہ سکتا ہے - اگر اس ۔ طرح اندریا پاہروقت مقررہ سے قبل آجائے تومرجائے گامرغی کا انڈہ بیے کیلئے فولاد کا پہاڑ ہے تووقت مقررہ پر دنیا کے فلاسفر کان لگا کر بھی یہ نہیں کہہ سکتے کہ یہ وقت مقررہ ہے اور مرغی نہ تو پرائمری یاں ہے نہ ایم-اہے وغیرہ توجب وقت مقررہ آئے تومرغی اسی وت چونجیں مار کر بچہ کو نکال لیتی ہے۔ تویہ بات اس کے دل میں رب العزة ڈالتے ہیں کہ یہ وقت مقررہ ہے تو تب مرغی چو پیس مار کر بیے نکال لیتی ہے جب بیہ نکل آئے تو کوئی بستر وغیرہ نہیں تو رب العزة مرغی کے دل میں یہ بات ڈال دیتے ہیں کہ اپنے پروں کو ان پر ڈال دے تو جب بحیہ جوان موجاتا ہے تو مارتی ہے کہ اب اینے یاؤں پر کھڑے ہوجاؤ۔ کیونکہ اب دوسرے بچوں کا وقت آگیا

(۲) برہان نباتی معدی رحمتہ اللہ علیہ سے کسی نے اللہ تعالیٰ کے فرمان شیخ سعدی رحمتہ اللہ علیہ سے کسی نے اللہ تعالیٰ کے فرمان شبوت میں دلیل پوچی تو آپ نے فرمایا کہ ایک بزرگ کے فرمان کے مطابق وہ فرماتے ہیں کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ شیخ سعدی رحمتہ اللہ علیہ اور حصنور ملائلم اکرم تشریف فرما ہیں تو آسمان سے فرشتے نوری تھالوں میں نوری میوہ جات لاکر شیخ سعدی رحمتہ اللہ علیہ یہ اشعار پڑھ کورے رہے ہیں تو اس و قت شیخ سعدی رحمتہ اللہ علیہ یہ اشعار پڑھ

رہے، ہیں۔

ملغ العلیٰ بحمالہ کنف الدجیٰ بجمالہ صلوا علیہ و الہ حسنت جمیع خصالہ صلوا علیہ و الہ تومیں نے حضور اکرم ملٹی اللہ سے پوچھا کہ یا رسول اللہ آپکی موجودگی میں بھی یہ انعام شیخ سعدی رحمتہ اللہ علیہ پر۔ تو حضور ملٹی اللہ کو سفری نے وہایا کہ سعدی نے وہایا کہ سعدی نے وہایا کہ سعدی نے وہایا کہ سعدی نے وہنے اشعار کھے، ہیں ان سب میں سے اللہ کو صرف ایک شعر پسند ہے۔

بر گردرختان سبز در نظر مو شیار هرورق دفترایت معرفت پرور د گار درس نمسر: ۱۵ یکم ارچ ۱۹۲۳ء

بُر یا بِن حُبتی

آج میں اللہ تعالیٰ کے ہستی اور ثبوت کے سلیلہ میں ساتویں دلیل پرہان حتی بیش کرتا ہوں ۔ برہان حتی یعنی محبت والی دلیل۔ محبت اصل میں ایک تعلق کا نام ہے محبت اس باطنی اور قلبی کا نام ہے جس سے محبوب کی طرف کشش ہو محبت کے لئے ایک قاعدہ ہے کہ محبت موجود اور محمول چیز ہوتی ہے یعنی ایک چیز موجود بھی اور محسوس بھی ہے موجود مثلاً اس چیز کو آنکھ بھی دیکھے ۔ مال موجود بھی ہے۔ نظر بھی کتا ہے اولاد کے ساتھ محبت اولاد موجود بھی ہے اور نظر بھی آتی ہے۔ یا ایک انسان کے ساتھ محبت ہو تووہ بھی موجود ہے اور نظر بھی اُتا ہے۔ دنیا میں عام محبت اسی طرح ہے جو چیز نظر بھی آتی

toobaa-elibrary.blogspot.com

سے اور موجود بھی ہے۔ یہ تو معبت کی عام قسم ہے دوسری سم

مبت کی یہ ہے کہ کئی وقت میں موجود ہواور کئی وقت میں محبوس ہواور محبت کے وقت نی موجود اور نہ محبوس مثلاً هم امام ابو حنیفہ ہواور محبت اللہ علیہ کے ساتھ محبت رکھتے ہیں جو کئی وقت میں توموجود بھی اور محبوس بھی تھے گر اس وقت نہ موجود ہیں نہ محبوس گر ہمیں ان سے محبت ہے۔

ان سے بہت کی یہ ہے کہ چیز نہ تو کسی وقت موجود ہو۔ اور نہ کیونکہ سوسال سے جو انسان گزرہے ہیں۔ ان سے محبت نہیں اور جو بعد میں آئیں گے ان سے بھی نہیں۔ تو معلوم ہوا کہ محبت کے لئے وجود ضروری ہے۔

مثلاً محبت کشش کا نام ہے اور اس کیلئے کوئی کھینچنے والا جاہیے اور جوموجود نہووہ کیا کشش کریگی۔تواب اس قاعدہ کے مطابق کہ کوئی معدوم چیز کشش نہیں بن سکتی دوسری بات یہ ہے کہ جب وجود دائمی ہو تو محبت بھی دائمی ور نہ محبت بھی دائمی نہوگی مثلاً بنجاب کے مشہور بزرگ گزرہے ہیں ۔ داتا گنج بخش رحمتہ اللہ علیہ جن کا نام حضرت علی ہجویرمی رحمتہ اللہ علیہ ہے ان سے محبت تب بیدا ہوئی جب ان کی بیدائش ہوئی اور جب بزرگی یائی تو یہ محبت دائمی نہیں ۔ مگر جب سے انسان آیا بیدا ہوا اور آئندہ زنانہ تک دائمی نہیں ۔ مگر جب سے انسان آیا بیدا ہوا اور آئندہ زنانہ تک انسانوں سے دلوں میں محبت اللہ تعالیٰ کی رہی ہے اور رہے گی یعنی

میت اللہ کے ساتھاب بھی پہلے بھی اور آئندہ بھی موجود رہے گی۔ اور محبت کا معنی ہے دلول کو تھینچنے والی اگر رب العزة نہوں تو انیا نوں کے دلول کا تھینچنا بھی نہ ہو مثلاً مشہور ہے کہ مقناطیس ایک یتھر ہے جو لوہے کو تھینچتا ہے۔ سلطان محمود غرنوی کے وتت جب مندر فتح کیا گیا تو کمرہ میں ایک ایسا بت پایا گیا جو درمیان میں بغیر کسی سہارا کے لٹھا ہوا تھا بالکل اس طرح جس طرح یرندہ ہوا میں لٹھا ہوا ہو سلطان حیران ہو گیا۔ ہندووُں کے لئے تو یہ ومه معبودیت تھی تو لٹکر میں علما و مفکرین شامل تھے تومشورہ دیا گیا کہ دیواروں کو کھودو تو مقناطیس کے گرنے سے بت بھی گر گیا تعمیر کرنے والے معمار نے کمرہ کی جارد پواروں کو یکساں تعمیر کیا پھر اس میں مقناطیس لگا کر عین درمیان میں لوہے کا بت لٹکا دیا تو یکیاں کنش کی وجہ سے بت درمیان میں رہ گیا۔ یعنی بات یہ ہے کہ انش کیلئے کوئی وجود ضروری ہے۔ جس طرح کھر باء ایک زردی اور سرخی مائل پتھر ہے جو گھاس کو کھینچتا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ کشش وہال ہوتی ہے جہاں کوئی عامل موجود ہوا بتدا عالم ہے لے کر اب تک اللہ کی محبت ہر ایک کے دل میں موجود ہے گر کسی کے دل میں نیک محبت اور کسی کے دل میں بری محبت مگر دراصل محبت کا برایک کوا قرار ہے یہ اس بات کی دلیل ہے کہ محبوب کبھی معدوم نہیں ہوتا اور اللہ ہر ایک کا معبوب اور ہر وقت موجود ہے اگر رب

العِزة موجود نهو تولوگول کے دلول میں کشش نہو۔ تو یہاں یہ سوال بیدا ہو گا کہ یورپ ممالک میں تو مکرین خدا یانے جاتے ہیں -ر پورٹ کے مطابق یورپ میں صرف ۳۶ ہزار افراد منکرین خدا ہیں توہر رنا نہ میں خدا کے مانے والے زیادہ اور منکرین خدا کم آر ہے ہیں ۔ جب زبان پر صفرا غالب آ جائے تو زبان کو میٹھی چیز بھی کڑوی معلوم ہوتی ہے تو کیا وہ کڑوی ہوجاتی ہے ؟ تومعلوم ہو گیا کہ واقع میں تو چیز درست ہے مگر دل میں مرض ہے۔ مگر اللہ کی محبت سب چیزوں پر غالب ہے آپ نے دیکھا کہ معابہ کرام میں معظمہ جیسے شہر سے محض اللہ کی محبت کیلئے ہجرت کی تومعلوم ہوا کہ کھتری اور بہتری کا فیصلہ اللہ تعالی پر سے نہ کہ شہر کی زینت پر، لندن اور امریکہ کی جو د نیاوی زینت ہے وہ مکہ معظمہ میں کھاں ہے؟ جو سامان آرائش یوریی ممالک میں یائے جاتے ہیں وہ کمہ میں نہیں۔ خود قرآن شریف نے فرمایا ہے کہ بوادِ غیرذِی زُرع یو معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے زویک زینت پسند نہیں۔ جاں بلانگ وغیرہ ہوں بلکہ سب شہروں سے بہتر اللہ کے نزدیک مکہ معظمہ

جو شہر ہوا تیری ولادت سے مشرف تیری امت کا وہ اب تک کعبہ ہی رہا ہے بعن بعض بزرگوں کا قول ہے کہ عرش اور لوح محفوظ سے بھی

ì

کعبتہ اللہ کا زیادہ مرتبہ ہے۔ یورپ ممالک خواہ کتنے ہی مزین ہول اللہ کی محبت تو نہیں - توان پر تھوکنے کی ضرورت ہی نہیں- اتنا یمارا شہر صحابہ کرام سنے اللہ کی راہ پر قربان کیا۔ جب جنگ بدر کا . موقع آیا تو گردنیں قربان کردیں جان سے اوپر کیا محبوب چیز ہے اولادیں - مال و جان اللہ کی راہ پر قربان کردیں ۔ تو معلوم ہوا کہ اللہ کے ساتھ محبت کی۔ تو جو موجود چیزیں محبوب ہیں ان پر قربان کر دیں جو کہ موجود نہیں - بزرگان دین نے فرمایا ہے کہ محبت کا حقدار صرف الله تعالى- بين -غرق عثق جنول غرقت اندرين عثن ہائے اولین و آخریں برمان ذکری حتیقت میں ذکری دلیل محبت پر انسان کی دلیل ہے۔ جب کوئی چیز انسان کو محبوب ہو تواہی کا بار بار ذکر

رہان ذکری حقیقت میں ذکری دلیل محبت پر انسان کی دلیل سے۔ جب کوئی چیز انسان کو محبوب ہو تو اس کا بار بار ذکر کتا ہے۔ مثلاً بیطا محبوب ہے تو اس کا ذکر بار بار زبان پر لائیگا مال ہو تومال کا ذکر زبان پر لائے گا۔ اگر کسی سے عنق مجازی ہو تواس کی تذکیر کریگا اتنی بات ہے کہ اگر محبوب ناقص تو زبان پر ذکر بھی ناقص۔ یہ ایک وجدا نی دلیل ہے جس شخص کو اللہ تعالیٰ توفیق دے ناقص۔ یہ ایک وجدا نی دلیل ہے جس شخص کو اللہ تعالیٰ توفیق دے ناقص۔ یہ ایک وجدا نی دلیل ہے جس شخص کو اللہ تعالیٰ توفیق دے اگر میں اللہ کا نام لینا پڑتا ہے۔ جیسے کان بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا آگر آنکھ بیمار ہو تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا نام لینا پڑتا ہے۔ جیسے کان بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا نام لینا پر تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا نام لینا پر تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا نام لینا پر تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا نام لینا پر تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا نام لینا پر تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی چیز پکڑا تھیں بیمار ہو تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی جیز پکڑا تھیں بیمار ہو تو دیکھ نہیں سکتی۔ اگر ہاتھ بیمار ہو تو کوئی جیز پکڑا تھیں۔

نہیں سکتا۔اگر دل میں تاریکی ہو نور نہ ہو تو یہ ایک مرض ہے۔لیکن جب یہ ذکراللہ کرتا ہے تووہ اپنے دل میں ایک عظیم قدرت محسوس كرتا ہے۔ جب يہ بات ہے كہ جس كے نام لينے ميں يہ تاثير ہوكہ اس کے نام لینے سے ایسی لدنت آتی ہو کہ دنیا کی کسی چیز میں بھی لدنت نہ آتی ہو۔ ایک بزرگ نے جاروں سلسلہ کے ذکر کئے ہوئے تھے تومجھ سے ایک ذکر پوچیامیں نے بتا دیا اتفاقاً انہیں دنوں میں ان کی تازہ شادی ہوئی تھی ۔ میں نے پوچھا کہ ذکر کرر ہے ہیں کہا کہ د نیا میں سب سے بڑی لذت ہمبستری کی ہے۔اگر ایسی لا کھ لذتیں جمع ہوں تو بھی ذکر اللہ سے تھم ہیں تو یہ ہوسکتا ہے کہ معدوم چیز کے نام میں اتنا اثر ہو؟ ہر گزنہیں ہوسکتا اور وہ ذات صرف اللہ جلالہ ہیں جب اللہ تعالیٰ کے بر گزیدہ بندے کیساتھ محبت ہوجاتی ہے تو کیا اس نے کسی کومال دیا ہے یا کوئی مربع الاٹ کیا ہے یا کوئی اور دنیاوی فائدہ کیا ہے جس سے اللہ والوں کے ساتھ محبت پیدا ہوتی ہے - حالانکہ ان بزرگوں نے کسی کو کوئی چیز نہیں دی-متحدہ ہندوستان کے وقت میں میں امام ربانی کے مزار پر گیا توساتھ ہی کابل کے بادشاہوں کے مزار ہیں تواک آری نے بادشاہ کے مزار پر تو جوتار کھ دیا اور امام ربانی کی مزار کی طرف جھک گیا۔ تومیں نے اللہ اللہ کیا اور کھا کہ دیکھو کا بل اور غزنی سے چل کرامام ربانی کے درگی خاک کو تو سرمی بنام کو اوا العالی العالی و اور کودیا مال کو تو سرمی بنام کو اوالیا العالی ال

تو پہ صرف ذکر اللہ کا اثر ہے تو جو اللہ کا بادشاہ ہے وہ قبروں میں بھی بادشاہ ہے اور لاکھول لوگ ان کی رندگی کے وقت بھی اور بعد میں بھی عقیدت مندر ہے ہیں یہ گویا برہان ذکری ہے۔ بربان شعوري یادر کھو بیسویں صدی کے دور میں سائنس سے محبت والے علوم بڑھائے جاتے ہیں ۔ جو کتابیں پڑھائی جاتی ہیں ان کے یڑھانے اور تصنیف کرنے والے اللہ سے تعلق نہیں رکھتے۔ اس لئے آج کل کے طالب علم اور اکثر لوگ منکر خدا ہوتے جا رہے ہیں قبل زمانہ میں جو کتابیں پڑھائی جاتی تھیں ان کے مصنعت اور پڑھانے والے اللہ تعالیٰ سے تعلق رکھتے تھے۔ اس کے ان کے پڑھانے میں بر کتیں ہوا کرتی تھیں۔ اکبر مرحّوم فرماتے ہیں:-خدا کے باب میں بحثوں کی دھوم رمتی ہے ممت میں شبہ نہیں چیز نا معلوم ہے ہر ذرہ چمکتا ہے نور الهیٰ ہر سانس یہ کہتی ہے کہ ہم ہیں تو خدا بھی

اقبال مرحوم نے فرمایا ہے کہ میں جب جرمنی گیا تو کسی سے پوچھا کہ خدا ہے کہ نہیں میں نے کہا:- یہ نہ پوچھ کہ خدا ہے کہ toobaa-elibrary.blogspot.com

نهیں۔ تویہ شعر فرمایا: تو مے گوئی کہ من مستم خدا نیت میں جہان آجے گل را انتہا نیت کہ چتم آنی بیند ہت بزرگ آنچه مقصود نگو ناز خیال نوتت مهت در دیده ما نند نظر پیدا نیست تو عرش سے فرش تک سارا گولہ کیطرح سمجھو اسی طرح ا نسان کے گولہ کیطرح اللہ تعالیٰ بھی گولہ ہیں کہ موجود توہیں مگر نظر نہیں آتے۔امام غزالی فرماتے ہیں کہ اللہ کا وجود بحث کے قابل نہیں اس کا ہونا بدیہی ہے جو خدا کو بے دلیل نہ مانے وہ مریض ہے۔ ہر زمانے میں ایک چھوٹا گروہ منکر خدا زما سے نزول قرآن کے زمانہ میں بھی موجود تھا۔ اب میں فیصلہ کرتا ہوں کہ مومن تھتے ہیں کہ خدا ہے اور ملد کہتے ہیں کہ خدا نہیں۔ جس طرح یورب امریکہ نے کہا کہ خدا نہیں ممکن ہے کہ ہمارے ملک میں بھی کوئی کھتاہو کہ خدا نہیں ہے۔ یہ کوئی قرصہ تو نہیں کہ ایک کھے کہ قرصہ دینا ہے اور دوسمرا کھے کہ قرصہ نہیں دینا تو بس معاملہ ختم مومن کہتا ہے کہ خدا ہے ملحد کہتا ہے کہ خدا نہیں توملحد منکر خدا سے توجیہ تخلیق کا ئنات پوچھی جائے گی-یونان میں دیمرا قیطس کہتے ہیں کہ دنیامیں چھوٹے انسان تھے بعض نے حرکت کی کہ انسان بن گئے بعض حرکت کی آسمان جاند ستارے وغیرہ بن گئے موجودہ دور میں پورپ کے ترقی کے زمانہ میں (۱) چیزیہ ہے کہ جن کو جال کا لمبہ کھتے ہیں وہ مادہ زمانہ میں

444

ر قیارے کھلاتا ہے - یعنی کہ بجلی یہ ایشی تجربہ کی رو سے آسمان و ربین وانیها چیزیں تختم ہول گی تو برقبارے ہوں گے۔ (۱) رتیارے (۲) دیمراقیطس اس کے آگے انسان کی روشنی اور نور ے توایک منزل قرآن کی باقی ہے کہ اقرار کرے کہ آخری نور الله كا ہے- كى يورب والے نے سوال كيا كر مسلمان تو تنگ نظر ہوتا ہے مسلمان نے کہا کہ آیکی انتہا نظر دنیا کے ختم تک ہے اور ہماری نظروہاں سے شروع ہوتی ہے یہ کیا کہ بکٹ کیک کھا لینے راکتفا کرلیا ہماری نظر توعالم اخروی کی طرف ہے۔ زنگ سے بہت آگے ہے منزل مومن قدم کانے مقام ہم کیا کہیں اصاب کیا کارنمایاں کر گئے بی - اے ہوئے پنش ملی مرکبے المام غزالی فرماتے ہیں کہ اگر خدا کی ہستی کامسلئہ اگر مومن اور ملحد کی عقل کی عدالت میں پیش ہوتو یقیناً ڈِگری مؤمن کو ملے گی خلاصہ کہ موجودہ كانات مؤمن اور مسلم كياكهتا ہے كه كس طرح بني-مؤمن یر کمتا ہے کہ اللہ تعالی تھے اور دنیا نہ تھی اللہ نے نقشم تب کیا ہر گویا صورت علمی تھی جو پہلے دماغ میں سوجی جاتی ہے۔ پیمر کاغذ پر نقش کی جاتی ہے جس طرح اللہ نے لوح میں نقشہ مرتب کیا اس کو صورت لومی کھتے بیں اس کے بعد اس ذات نے جو علیم ہے طلیم ہے قدیر سے

کیا اس کو صورت لوحی کہتے ہیں اس کے بعد اس ذات نے جو علیم ہے حکیم ہے قدیر ہے عالم بالا وغیرہ کو نہایت محکم طریقہ سے بنایا پر ہے موسن کی تو جمیہ مطلب یہ ہے کہ صورت علمی اور لوحی کے بعد خدا کے مانے والے کہتے ہیں اور خدا کے منگرین نے صرف ایک بات کھی کہ ایک مادہ جس میں زندگی علم حکمت نہیں جس طرح برقیارے نہ علم نہ حکت - امام غزالی فرماتے ہیں کہ دو مرد ایک مومن اور ایک محد ایک بیاباں میں چل پڑے دیکھتے ہیں کہ ایک عظیم الثاں محل ہے جب اس محل میں داخل ہوئے تو دیکھتے ہیں کہ سب سامان موجود ہے مثلاً قالین برتن - چاریائیاں وغیرہ کوئی آدمی نہیں دونوں حیران ہوجاتے ہیں کہ یہ کیسے بنا تو لحد توجیہ بتاتا ہے کہ مٹی پانی میں مل کئی اور پانی مٹی میں اس مقدار میں مل گیا که گارا بن گیا- اینظیں بن گئیں گویا ہر چیز خود بخود بن گئی گر مؤمن نے کہا کہ نہیں یہ کی معمار نے تعمیر کیا ہے جس نے قبل اس کا ذہن میں نقشہ بنایا ہو گا پھر کاغذیر اتارا ہو گا پھر اس کی تعمیر کا کام شروع کیا ء ٥- امام غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں که اگرمؤمن یہ تعریف کرہے اور ملدیہ تعریف کرہے تو عقل کھے گا کہ ر طحد بکواس مارتا ہے بڑے کارخانہ میں جومؤمن توجیہہ کریگا کہ علیم و مگیم وقد پر ذات نے اسے تعمیر فرمایا ہے تو یہ توجیعہ صحیح ہے۔

274

درس ممبر: ۱۶ دارچه۱۹۹۱

الله تعالیٰ کی ذات کامسئلہ انسان کی فطرت میں داخل ہے اور دل کی آواز سے لیکن کبھی دل بھی بگڑجاتا ہے۔ تواس صورت میں دل الله كا انكار كرتا ہے۔ جس طرح صفراوي زبان كا ذائقه كڑوا موتا ہے کہ توجب کوئی چیر بھائے تو کڑوی محبوس ہوتی ہے۔ تواس کا یہ معنی تو نہیں کہ چیز بھی کڑوی ہے۔ دراصل شی تو میٹھی ہے۔ جس طرح زبان و دل کا بگر جانا فطرتی طور پر ہے۔ اسی طرح ایک خدا کا جذبہ و مخبت بھی فطر تی طور پر موجود ہے۔ آپ دیکھیں کہ شکم مادر سے جب انسان پیدا ہوتا ہے۔ تووہ جسمانی خواہشات کا جذبہ ساتھ لاتا ہے - مثلاً کھانا بینا وغیرہ اور جب بلوغ کو پہنچتا ہے تو بیوی کا جذبہ کرتا ہے۔ بیاس لگے توبینے کاجذبہ بھوک لگے، تو کھانے کاجذبہ میرجهمانی خوامش کا جذبہ ہے۔ لیکن ساتھ اللہ تعالیٰ سے مخبت کا جذبہ بھی لاتا ہے۔ کسی جزیرہ میں جاؤاس میں ایک خدا کا جذبہ ضرور ہوگا-

ی کے اندر جذبہ غلط استعمال ہوگا۔ کسی کے اندر صحیح استعمال ہو

گا۔ غرض یہ کہ ایک خدا کا جذبہ ہر ایک کے دل میں موجود ہے۔ مثلاً بت پرست بتول کی محبت کرتے ہیں۔ عیسانی گرجوں میں، مندومندروں میں،مسلمان معجدوں میں جس سے یہ معلوم موا کہ ایک کی محبت ہے۔ مگر کہیں صحیح کہیں غلط ہے۔ فطری محبت کے علاوہ ایک بڑی چیز مثابدہ ہے۔اگر دنیا میں ایک ایسا انسان موجود ہو جس کا ذہن ہر شئی سے خالی ہو تواہے ایک میدان میں کھڑا کر دیں وہ نگاہ ڈالے کہ میرے یاوں کے نیچے زمین ہے۔ اور زمین پر دریا بہہ رہے ہیں اور آسمان چاند کے علاوہ ستاروں سے مزین ہے۔ اور جب انسان دن میں کام کیوجہ سے تھک جاتا ہے تواجانک رات کی صورت میں انقلاب آجاتا ہے۔ تو کائنات عالم کے مثاہدہ کے بعد آپ کا تاثر کیا ہے۔ جبکہ دنیا کی تم سے کم یعنی چوٹی سے چھوٹی چیز کسی بنانیو لے کے بغیر نہیں بنتی مثلاً کرسی کسی بنانے والے کے بغیر نہیں بنتی جس طرح پیالہ، جوتا وغیرہ- تو اتنا بڑا کارخانہ جو گویا بے شمار حکمتوں پر مسمل ہے۔ یہ خود بخود کس طرح بن گیا۔ ضرور اس کارخانے کو وجود دیسے والی ایک ایسی مستی ہے جو سمیشہ موجود ہے۔ سائنس نے جو علم حاصل کیا ہے اس سے تو بیشتر کروڑوں اربوں حکمتیں موجود ہیں۔ اس مثاہدہ سے انسان مجبور ہوجاتا ہے۔ کہ ضرور کوئی ہستی موجود ہے جواللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ فارم وَجِهاک النے سیدھار کھ اپنے منہ کو

ے کٹے کر صرف ایک رب کے ہوجاؤ۔ سورۃ روم میں رب سب سے کٹ کر صرف ایک رب کے ہوجاؤ۔ سورۃ روم میں رب ب . العزة نے فرمایل ہے کہ فطرة اللہ النح کہ رب العزة نے فرمایا ہے کہ میں نے انسان کو اُس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ اپنے رب کو پہچانے جو نہ پیچانے وہ انسان ہی نہیں۔ کوئی بزرگ اینے وظیفہ میں مشغول تھے کہ . ایک شخص نے پوچھا کہ حضرت اللہ کی مستی کی دلیل فرماویں- فرمایا كه الله تعالى كى دليل بوجهة مويه توبلادليل بات ثابت س-جب یانی ٹابت ہے تو کھے کہ یانی موجود ہے یا آگ جل رہی ہے تو کیا اں کی دلیل کی ضرورت ہے۔اس کے بعد فرمایا کہ اگر آپ باہر الله کی ذات کو نهیں دیکھتے تو میں ذکر بتاتا ہوں کہ دل کی کا ئنات۔ میں رب العزت کی ذات کو دیکھو تو فرمایا که روزانه ۵۰۰ مرتبه لااله آلا الله تلاوت كيا كرو جاليس دن كے بعد بتلانا- جب دن يورے كر كے توحفرت نے پوچھا کہ بتلاؤ خدا ہے؟ تواس شخص نے کہا ہاں اللہ کی ذات موجود ہے۔ تو حضرت نے پوچھا کہ کس طرح معلوم ہواکھا کہ دراصل میرے دل میں اگل کے شعلہ کی مانند چیک تو موجود تھی۔ مگر عفلت کی ڈھکن اس کو ڈھا ہے ہوئی تھی۔ مثلاً جولہ پر ہاند می رتھی مو تومعلوم بنیں موتا کہ آگ روش ہے۔ کہ نہیں۔ اللہ کی بإدو ممبت دل میں تو ہے۔ مگر غفلت كا دھكنا آيا ہوا ہے غفلت كا ڈھکنامٹ جائے توخود بخود اللہ کی یادومخبت چمکتی ہے-کہ یہ کیا چیز ہے کہ انسان اس پر ہر چیز قربان کرنے dibrary bloggnot com

پرتیار موجاتے ہیں اس کئے عارف نے کہا کہ:

ایں چیت بردلهاشب خون صدشهر

جب اللہ کی محبت کا جوش غالب آتا ہے توسب چیزیں کے کہا کہ بات میں حس طرح صدا کی میں نہ

قربان کر کے اللہ کوراضی کرتا ہے۔ جس طرح صحابہ کرام ہے جان و مال و اولاد کو قربان کر کے رب العزۃ کو راضی کیا توجس پر پوری

کائنات قربان کرنے کے لئے تیار ہے تو کیا وہ کوئی چیز نہیں؟ نہیں وہ رب العزہ کی ذات ہے۔

رطمن کی تفسیر

اب رحمن کے معنی و تفسیر بیان کرتا ہوں یعنی رحمت خداوندی کا بیان -رحمت خداوندی ایک ایسی چیز ہے۔ یااللہ رحم

کر۔ ہمر حال رحمت خدا وندی برطی چیز ہے۔ اللہ کا نام جومعنی

مخصوص میں ہے وہ کسی دوسرے پر نہیں بولاجاتا بعض اللہ کے نام اللہ کے لئے بولے جاتے ہیں اور بعض غیر کے لئے گرمعناً بہت

فرق ہوتا ہے۔ تو من جملہ وہ الفاظ جو اللہ کے لئے مخصوص ہیں وہ تین ہیں - اللہ- رطمن- رحیم-نام رحیم غیر اللہ پر بھی اطلاق ہوتا

ہیں۔ لیکن رحیم کا لفظ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر اور معنی میں اور اللہ تعالیٰ پر اور معنی میں بولاجاتا ہے۔ جب تعالیٰ پر اور معنی میں بولاجاتا ہے۔ بیعنی کئی لحاظ سے فرق ہے۔ جب

ہم زبین کو دیکھتے ہیں کہ روشن ہے اور اسی وقت سورج کو دیکھ کر نهو توزمین پر دهوپ نه موگی- لیکن روشن دو نول کوانهین الله مگر برا وق ہے۔ سورج میں روشنی کامل ہے اور زمین میں ناقص روشنی ے یعنی اگردن میں روشنی ہے توزمین میں بھی روشنی ہے۔ توالند کی رحمت کا اور معنی اور رسول ملی آیا کمی رحمت کا اور معنی۔ اللہ کو اور رسول مٹھیاتیم کو رحیم کہا گیا مگر بہت فرق کے مثلاً رمین مورج کی روشنی در حقیقت یہ بحث آئے گی کہ کا ننات میں جُو رحت کا اثر موجود ہے وہ الند کا اثر ہے۔ رحمت کے ۲معنی ہیں۔ (۱) رخمت حیوانی جوانسان میں پائی جاتی ہے۔ جوانسان کو دوسرے پر رحم کرنے میں بے چین کر دیتی ہے مثلاً کسی انسان کے سامنے کوئی محتاج آیا بازو کٹے ہوئے ھیں - صدالگائی تو آپ کے قلب پراٹر پڑا تو کھے اسے دیدیا۔ رحمت انسانی میں خاص یہ ہے کہ غرض موجود ہوتی ہے اور بے جینی موجود ہوتی ہے۔ مگر رحمت خداوندی اس سے یاک ہے نہ کسی بے چینی کا نتیجہ ہے انسان جونکہ ناتفن ہے تو نقصان کی وجہ سے رحمت کرتا ہے اور کوئی غرض نہ بھی ہو مگر دل کی بے چینی دور کرے اگریہ نہ کروں تو بے چین رہوں الله منالاً اولاد پر مال وغیرہ کی شفقت سے دلکی پرمینانی و بے چینی دور موباتی ہے۔ اور تحیه غرض بھی نہو تو تواب آخرت تومقصود ہے۔

لیکن الله کی رحمت کسی غرض محتاج نهیں۔ اس کی ذات کا تقاصا ہے کہ رحت ہواس کی رحت کی چند قسمیں ہیں۔(۱) ابدان یعنی سرے یاؤں مک جو جسم ہے اس کا ایک ایک جزاور ایک ایک صہ اس کی رحمت ہے۔ یہ بے مانگے ملی ہے نہ کسی سے درخواست کی ہے نہ کوئی سفارش کی ہے پورا بدن رحمت ہے۔ اس کی رحمت کا ندازہ اس آدمی کو ہوسکتا ہے جو پہلے بینا ہو گر بعد میں نابینا ہو جائے۔ اس سے آنکھ کی رحمت کے متعلق پوچھو تو کھے گا۔ کہ پوری کا تنات آئکھ کے مقابلہ میں محیصہ نہیں۔ ہم میں سے بہتوں کو یہ احساس نہیں کہ تندرستی نعمت ہے۔ گرجب مرض لاحق ہوتا ہے تو اس وقت تندرستی کا علم ہوتا ہے۔ مثلاًا گر آنکھ کو ٹکلیف ہو تو کہتا ہے کہ اس جیسی اور کوئی ٹکلیف ہی نہیں۔ اسی طرح ناک، کان وغیرہ- بہرحال سر سے یاؤں تک ابدان رحمت ہی ہے۔ اولادیہ بھی ایک رحمت ہے۔ بہت بادشاہ گزرے ہیں، وہ کھتے تھے کہ اگر کسی آدمی کے ذریعے بیٹا مل جائے تو تمام بادشاہی اس کے سپرد کر دول لیکن اللہ نے سب کامول کی کہی اپنے پاس رکھی ہے جس کو جاہے نرومادہ دیدے جس کو جاہے نر ویدے جس کو جا ہے مادہ دیدے جس کو جا ہے نہ دے گویا ہمارا وجود کروڑوں اربوں نعمتوں سے ملا کر بنایا گیا ہے۔ ابدان، اموال، اولاد، عزت، اقتداریعنی حکومت رخت عامیر کے ضمن میں پانچ چیز<sup>یں</sup> toobaa-elibrary blogspot com

: کر ہیں ویسے دیکھا جائے تو پوری کا ئنات اوپر سے پیچے تک رحمت ہے گویا انسان اللہ کی رحمت میں غوطہ لگا رہا ہے۔ ان رحمتوں کا نام , رحت عامہ ہے۔ تفصیل کیلئے ہر انسان ہر شئی خواہ اللہ کے دشمن موں یا دوست سب شریک ہیں مِثلاً شیطان اللہ کا دشمن ہے گر اللہ نے اس کو جو سہولتیں ضرورت تھیں وہ دے رکھی ہیں۔ اسی طرح کافر، ہندو، وغیرہ انہیں بھی اللہ نے کثیر رحمتیں عطا فرمائی ہیں اور ملما نوں کو جو وجود ملا ہے وہ بھی سب رحمت ہے۔ تو جب دشمن اور دوست برا بر ہیں تو معلوم ہوا کہ یہ رحمت اہم نہیں بعض ملمان کافر کی صحت و دولت کو دیکھ کر للچاتے ہیں حالانکہ انہیں یہ علم ہے کہ یہ رحمت عامہ ہے جس میں ہر ایک شریک ہے خواہ ملم ہو خواہ کافر-اور آج کل کے کمزور مسلمان یوری ممالک کے لوگوں کو دیکھ کریہ کوشش کرتے ہیں کہ سب تحجِھ دیکر بھی یہی تهذیب و تمدن مل جائے یہ مسلمان کیلئے کتنی بد نصیبی ہے کہ اللہ نے تومسلمان کیلئے رحمت خاص مخصوص کر رکھی ہے۔ مگر انسان اں کو ترک کر کے رحمت عامہ جاہتا ہے۔ یہ دنیاوی رحمتیں تواللہ کے زدیک کیھ بھی نہیں ماسوا ہمارے۔ حضور صلی علیہ وسلم کی اطادیث مبارکہ ہے بخاری و مسلم شریفین میں <u>لوکان</u> الدنیا او کما تال رسول التدمل آیا ہے کہ یوری کا ئنات جو اللہ کی رحمت ہے اگر فدا کے نزدیک مجھر کے اسک پرام بھی اس ا aa-ellipary

کافر کواں کی تکفیر کی وجہ سے یانی کا ایک گھونٹ بھی رب العزت عنایت نه فرماتے۔ دیکھوایک تو مچھر بدات خود بہت جھوٹا پھر اس کے پر کے برابر بھی خالق کے زدیک یوری کائنات کی کوئی اہمیت نہیں۔ گر ہمارے لحاظ سے تو بہت بڑی چیز ہے۔ مطلب یہ ہے کہ بے قدری کے باوجود کفار کو بھی رحمت مل رہی ہے۔ یہ رحمت عامہ ہے جس میں یورپ وغیرہ سب شریک ہیں۔ اسکے بعد رحمت خاصہ ہے۔ اسکے تحجیر اجزاء دنیا میں ہیں اور تحجیر آخرت میں ملیں گے۔ رحمت خاصہ تین ہیں۔ ایمان، طاعت- جنت یہ کسی کافر کو نصیب نہیں سورہ اعراف میں رب العزہ کا قول ہے و کادئ اصحاب النار الخ کہ اہل ناریعنی کافر کہیں گے کہ جنت والو بہاں تو بلا کا عداب سے کچھ یانی یا بھل وغیرہ وہیں سے گرا دو مگر ان سب رحمتوں کی اللہ نے کافرول پر بندش فرمادی ہے۔ یہ ہے رحمت فاصر جس کی رب العزة کے نزدیک قدرومنزلت ہے اور جو صرف مسلمان کے لئے مخصوص ہے۔ ایک بزرگ گزرہے ہیں۔ حضرت عبدالقدوس رحمتہ اللہ علیہ صاحب ان كوسات دن كا فاقد تها چلتے جلتے سهار نيور تہنيے تو قريب ایک باغ دیکھا جس میں پھل و بہت عمدہ عمارتیں تھیں اس میں داخل ہو گئے تا کہ وصنو کر کے نماز ادا کریں۔ تو شیطان نے خیال ڈالا

کہ انے عبدالقدوس تو اللہ کا دوست ہے اور تھے سات دن کا فاقہ

ہے گریہ باغ ایک ہندو کا ہے جوالنہ کا دشمن ہے۔ کہتے ہیں کہ النہ دوستوں کو بچاتا ہے۔ شیطان یہ وسوسہ باربار ذھن میں ڈال رہا ہے اور بزرگ کے دماغ کو چکرا رہا ہے جب سجدہ میں گئے تو غائبی آواز آئی کہ اگر باغ وغیرہ منظور ہے تو وہ آپ کو دید ہتے ہیں اور ایمان ہندو کو دید ہتے ہیں۔ تو بزرگ نے عرض کی یا اللہ یہ تو سات دن کا فاقہ دے دو گر ایمان ہندو کو نہ دو یعنی مجھ فاقہ ہے سات سال کا فاقہ دے دو گر ایمان ہندو کو نہ دو یعنی مجھ سے ایمان سلب نہ کرویہ اللہ کی رحمت کی قدر ہے۔ جس طرح ہم دوزانہ کھتے ہیں السلام علیکم نماز میں بھی کھتے ہیں یہ اللہ کی خاص

220

درس ممبر: که ۱۸رچ ۱۹۲۳ء بروزا توار

## الرَّحْمٰن و الرَّحِينِم مِين فرق

رحیم سے قبل رحمن گزر جا ہے رحمن کا معنی اللہ نے جو ممتیں دنیا میں عنایت فرمائیں۔اس لئے اس کور حیم سے قبل لکھا کہ دنیا ہخرت سے قبل ہے ہخرت کی رحمتیں رحیمیت سے مل رہی ہیں دنیا عمکدہ ہے خوشی کی جگہ نہیں اسکو فناہ و زوال ہے اور آخرت کو بقا ہے مگر لوگ اس فناہ و زوال زندگی پر خوش ہیں اور خدا سے دل کا تعلق منقطع کر لیا ہے حضرت بایزید بسطامی رجمته الله علیه کا قول ہے کہ دنیا اگر سونے کی ہوتی اور فانی ہوتی اور آخرت اگر مٹی کی ہوتی باقی موتی توعظل منذ انسان اسخرت کو ترجیح دیتا حالانکه معامله بالکل اس کے برعکس ہے ونیا مٹی کی ہے اور فافی ہے۔ آخرت سونے کی ہے اور باقی ہے باوجود اس بات کے کہ مہیں دنیا کی تمام تعمقول كاعلم نهيں - الله كى وسعت رحمت كو ديكھيں تو الله نے صرف

ت پراکتفا نہیں کیا۔ بلکہ ساتھ خوبصورتی بھی عنایت فرمائی خود

نعمت کا مسئلہ دیکھو تو اللہ نے انسان کو نعمت بھی خوبصورت دی
یعنی تمام مخلوقات سے اشرف الخلوقات بنایا کسی جانور چرند پرند
وغیرہ کو انسان جیسی خوبصورت نعمتیں عنایت نہیں فرمائیں تو
رحمن نے صرف نعمت نہیں دی بلکہ خوبصورتی بھی دی مثلاً نباتات
کو دیکھو کہ کس طرح خوبصورت بنایا ہے۔

اگر خدا کی رحمت صرف حاجت روائی ہوتی تو انسان کیلئے صرف غلد تھا بھلوں کی کیا ضرورت تھی لیکن اناج کیسا تھ اللہ نے پیل بھی عنایت فرمائے تا کہ لذت پیدا ہو جائے اور پھول دیکھو کہ اللہ تعالیٰ سے ان کی درخواست بھی نہیں کی گئی اور یہ نعمت بھی ملی یہ صرف خوبصورتی کے لئے ملی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی رحمانیت نے تین چیزوں کو یبدا کیا انسان کے اندر خوبصورتی۔ حیوانات اور نباتات کے اندر خوبصورتی قرآن شریف میں ہے کہ انسان کیلئے جار قسم کے جانور ضروری ہیں بھینس گائے بکری وغیرہ گھوڑے کو اللہ نے انسان کی سواری کیلئے پیدا فرمایا یدندوں میں سے مور کو اتنا شرف ہے کہ ابھی تک اس کا پر قرآن شریف میں رکھا جاتا ہے یہ شرف صرف مور کو حاصل ہے۔ آدمی چڑیا گھر میں جائے تو خوبصورت پرندہے دیکھ کر حیران رہ جاتا ہے۔ کہ اللہ نے یہ کتنی خوبصورتی بخثی ہے یہ بھی صرف انسان کیلئے ہے۔ان پر ندوں میں سے جو حلال ہیں وہ توانسان کھاتے ہیں اور جو حلال نہیں وہ آنکھ کی

خوبصورتی کے لئے توہیں۔ تو جس طرح حیوانات وغیرہ انسان کی ضرورت کیلئے پیدا زمانے اور معد نیات میں بھی انسان کی ضرورت پوری فرمائی باوجود ایں کے کہ انسانی ضرورت مختصر تھی یعنی صرف غلہ سے انسان کی خواستات کافی تھیں لیکن خدا نے انسان کی خوبصورتی کا خیال رکھا، مثلاً معدنیات میں سے پڑول، تیل، سونا جاندی وغیرہ انسان کے لئے میسر ہوتا ہے یہ صرف خوبصور تی کے لئے۔ یہ بھی کافی نہیں سمجا اس کے علاوہ اللہ نے پہاڑوں کے شکم تہ میں ہر قسم کے جواہرات مزین فرمائے ہیں جو بہت بڑے بادشاہوں کے گھر کی عورتیں انہیں خوبصورتی کیلئے استعمال کرتی۔ آپ دیکھیں جس خدا نے ہماری خواہشات سے جو چیزیں زائد پیدا فرمائی ہیں وہ سب ہماری خوبصورتی کے لیئے پیدا فرمائی ہیں۔ اس دنیا کی رحمت ایک بارش بھی ہے اگر پر بارش والی تعمت اللہ تعالیٰ عنایت نہ فرماویں تو یرونیا ختک مٹی کا دھیر بن جائے۔ آپ اگر کہیں کہ ہمارے ہال تودریا نہریں وغیرہ بیں یہ سب غلط ہے کیونکہ یہ دریا وغیرہ بھی بارش کی وجہ سے ہیں ۔ اگر بارش نہو تو دریا بھی ختم ہو جائیں یہ الرش دریاؤل کیلئے منبع ہے۔ قرآن میں آیا ہے وُنیٹٹورُومُٹئر کے فراوہ ذات ہے جو بارش کو پھیلاتا ہے بلکہ اب یہ تومعلوم ہوگیا کہ بارش خدا کی عظیم نعمت ہے اگر پارش کو اللہ نہ پھیلاتا بلکہ ایک جگہ

جمع فرباتا اورلوگوں کو کہتا کہ جاؤابنی ضرورت کے مطابن اٹھا لاؤ تو یہ انسان کیلئے کتنی دقت کا موجب بنتا نہیں اللہ نے حکم فربایا کہ چلو اور انسانی ضروریات پوری کرو دیکھو گلگت وغیرہ سے دریا بہر رہ بین اور کہاں تک فائدہ پہنچا رہے ہیں یہ سب انسان کی مشکل کے لئے کیا گیا ہے تاکہ انسان کو آسانی سے پانی میسر ہوالتہ نے حکم دیا کہ تیراانسانی زندگی سے تعلق ہے اس لئے تو گھر گھر سفر کرتا رہے کہ تیراانسانی زندگی سے تعلق ہے اس لئے تو گھر گھر سفر کرتا رہے کہ انسانی زندگی کے لئے کہ انسانی تبدہ اور ضرر رسان ہے اسے حکم فربایا کہ توابنی جگہ مقیم رہ چلنے کی اجازت نہیں تاکہ انسان کو تکلیف نہ ہووہ سمندر ہے۔ دیکھا کتنا کی اجازت نہیں تاکہ انسان کو تکلیف نہ ہووہ سمندر ہے۔ دیکھا کتنا بڑا پانی کا ذخیرہ ہے۔ مگر چلنے سے معزور سے یہ سب خدا کی قدرت

بہرمال یہ اللہ تعالیٰ کی بڑی قدرت ہے کہ ایک ہے نعمت دوسری ہے نعمت رسائی دیکھو آپ جب لاہور سے کوئی چیز خرید تے صیں تواسے لانے میں کتنی اشیا کی ضرورت ہوتی ہے۔ تو اللہ نے یہ بہت بڑا انعام فرمایا تواس کی رحمانیت نے صرف اتنا کام نہیں کیا کہ نعمت اور حس عطا فرمایا بلکہ اس کی رسائی کا بھی انتظام فرمایا جس کی بہت ضرورت تھی۔ یہ تواللہ کی رحمانیت کا بہت برا ذخیرہ ہے جس کی تفصیل کے لئے کافی عرصہ کی ضرورت ہے بہت بڑا ذخیرہ ہے جس کی تفصیل کے لئے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کیا ہے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کیا ہے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کیا ہے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کیا ہے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کیا ہے کافی عرصہ کی ضرورت ہے کیا ہے کی ہے کیا ہے

(۱) آگ اسکی انسان کوسختِ ضرورت ہے۔ ایک تو آگ کی حیثیت ,,, ای طرح نیمے کہ انسان کی حاجت کے وقت ضرورت ہے اگر ، ضرورت نہ ہو توضرِر ہے مثلاً کھانا پکانا پکانے کے وقت توضرورت ے گرجب یہ شعلہ کپڑا وغیرہ کولگ جائے تواں وقت ضرر ہے تواللہ صاحب جمنت ہے حکیم نے سمجھا کہ آگ کے شعلہ کی فرورت ہے ۔ مگر ہر وقت نصین تو اللہ نے یہ انتظام فرمایا کہ ضرورت کے وقت ظاہر اور بلاضرورت <sup>اگک</sup> کا شعلہ پوشیدہ فرمایا ہم یہ تو جانتے ہیں کہ لکڑی، کو تلہ وغیرہ کے اندر آگ موجود ہے مگر پوشیدہ ہے۔ توماجیس کی امداد سے ظاہر ہوجاتی ہے اگر آگ موجود نہ ہوتی تو ماچس سے ظاہر نہ ہوتی ۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے نفع کے وقت ظاہر اور ضرر کے وقت پوشیدہ رکھا - (۲) یانی جس کی ہوا ہے تھم ضرورت ہے۔ اللہ نے یانی کو ہر ہر قدم پر پھیلایا تا کہ جان انسان ہواں کی ضرورت کیلئے یا نی ہواس لئے جاں بھی کھود**و**یانی کا ذخیرہ موجود ہے جو لازوال ہے۔ (m) ہوا کی ضرورت یہ یانی کی ضرورت سے ریادہ ضرورت رفحتی ہے کیونکہ ہر وقت سانس لینا پڑتا ہے اور سانس بیداری میں ہی اور نیند کی حالت میں بھی لینا پر منا ہے۔ اگر بیداری کے وقت کی دوسری جگہ سے لینی پر تی تواس جگہ پہنچنے تک دم نکل جاتا لیکن النرنے کہا کہ سانس کا تعلق ناک منہ سے ہے جب جس وقت جاہو

بنانیں لو خواب کی حالت ہویا بیداری کی حالت ہو توالند تعالیٰ نے اس نعمت کوزیادہ عطا فرما یا جسکی زیادہ ضرورت تھی۔ آدمی تین جار ر تبه کھانا کھاتا ہے تو آگ کی ضرورت کم، پانی اس سے زیادہ بیتا ہے اس کی ضرورت زیادہ تو آگ سے زیادہ عنایت فرمایا اور موا کا درجہ ان دو نوں سے زیادہ ہے صوفیا کرام کا قول ہے کہ انسان ۲۴ محصنطوں میں ۲۴ ہزار دفعہ سانس لیتا ہے۔ تو اس کے صوفیا کرام ۔ نے دن میں ۲۴۳ سرار مرتبہ لفظ اللہ کا ذکر فرمایا تا کہ سر سانس جو کہ التٰد کی عظیم رحمت ہے شکرادا ہوجائے۔ آگ کی ضرورت کم ہےوہ پیسوں سے نکل سکتی ہے اور یانی کی ضرورت زیادہ ہے اس کوزیادہ فرایاتا کہ قیمت نہ لگے اس سے زیادہ ہوا کی ضرورت ہے اے شب سے زیادہ کیا اس کے لئے اگر ڈیو کھلے ہوتے کہ راش کارڈ لے گیااور نحچه سانس خرید کرلایا تواس میں کتنی دقیت ہوتی لیکن اللہ تعالیٰ نے اتنا انتظام فرمایا کہ جمال جاؤ گار عی ہویا جمازیا سفر سمندر جمال تھیں بھی جاؤ ہوا آپ کے ساتھ ہے یہ ہے انسان پر اللہ کی نعت رسائی - وَإِنْ تُعَدُوا بِعَتُ اللَّهِ لَا تَحْمُوهَا كَمِ الرَّ سب مل كر الله كي نعمتول کو گنو تو بھی نہیں گن سکتے ابوالسن خرقانی بہت جلیل القدر بزدگر گزرہے ہیں فرماتے ہیں کہ انسان آج اس طرح ہوجائے جس طرح كل اسے خدا سے اميد ہے تو يہ كتنی عظیم بات ہے۔ اور دوسرا قول فرمایا که نیک بندہ وہ ہے جو نیکی کرے اور اللہ سے

toobaa-elibrary.blogspot.com

ڈرے اور بد بندہ وہ ہے جو برائی کرے اور خدا سے نہ ڈرے واقعی ۔ ز آن کا ترجمہ بھی یہی ہے جو بزرگان دین نے کیا ہے۔ تیسرا قول فرایا کہ بھوکا بیٹ شیطان کا قید خانہ ہے اور بھرا پیٹ شیطان کا اکھاڑے۔ کیونکہ غریب آدمی پر شیطان کا داؤ چانا مشکل ہے پورپ اورامریکہ کا پیٹ بھرا ہے تووہ شیطان کا اکھاڑہ ہیں کیونکہ دو جنگس عظیم گزر چکی ہیں اور رات دن جو یورپ ممالک وغیرہ اسلمہ تبار کر رے ہیں - یہ شیطان اپنا اکھاڑہ تیار کر رہا ہے حضرت پیران پیر رحمتہ اللہ علیہ یہ ابوالحس خرقانی کے مریدوں کے مرید آہیں فرمایا کہ سب سے روشن دل وہ ہے کہ جس کے دل میں خلق نہ ہواور سب ہے سیاہ دل وہ ہے جس کے دل میں خالق نہ ہو۔ یہ چند جملے ابوالحسن خرقانی رحمتہ اللہ علیہ کے ذکر کئے ہوئے ہیں۔ انسان کے اندرو باہر جو کھے ہے وہ آلند کی رحمت ہے جو کا تنات میں دیکھتے ہیں یا کا تنات کے باہر ہے یہ انسان کیلئے سب اللہ کی رحمتیں ہیں یہ جو محید گزرا ہاں کا تعلن رحمانیت سے سے اور تیسرا ذرجہ رحیمیت کا ہے جل کا تعلق رحمت آخرت سے سے جاہے یہاں کے یا جاہے ا خرت میں ملے بزرگان فرماتے ہیں کہ رحیمیت کے عمل یہاں ہیں اور شرہ وہاں ہے۔ یہ ضروری نہیں کہ عمل و شرکی موسم ایک ہومثلاً ہم لوگ گندم وغیرہ کا بیج بوتے ہیں تو بوتے ایک مہیز میں ہیں اور اس کا شرہ یعنی جزا دوسری موسم میں ہوتا ہے

مثلًا آپ نے تعلیم تو بنجاب یونیورسٹی میں کی اور سفیر بنائے گئے کندا وغیرہ میں یعنی عمل کہیں کیا اور شرد کہیں ملارحیمیت خداوندی کے تت ۲ چیزیں ہیں (۱) ایمان (۲) طاعت بندگی یعنی ان عقیدون پریقین رکھنا جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مم پر پہنچائے ہیں گر عمل کے تھیں مکمل نتائج ملتے ہیں تھیں معمولی خود آدی جب پیار کاشت کرتا ہے تو پیار کی گھٹیا محمد عرصہ بعد بنتی ہے۔ مگریتی توسطے دن موجود ہوتی ہے مگر جب انسان کو ضرورت مو تویتی قبل از وقت کامتا ہے اور ممل وقت پر بیاز کی کھٹیا کامتا ہے اسی طرح ایمان وطاعت کا شمرہ محیصہ تو یہیں ملیگا اور محیصہ آگے چلکر ملے گا۔جس کوایمان نبواس کی دنیا کی زندگی عمدہ ہوگی وگرنہ دنیا کی زندگی مصیبتوں میں ہوگی یہی وجہ ہے کہ یوریی دور سے قبل دنیا غریب تھی اور عمدہ تھی۔ ابودا کود شریف میں ہے کہ حضرت علیٰ ایک دن بہت بھوکے تھے۔ تو فرما یا کہ کوئی ذریعہ نہ تھا کہ بھوک دور کروں مدینہ سے باہر نکل کرایک یہودی کا باغ تھاجب میں نے دیوار کے سوراخ سے جانکا تو یہودی نے دیکھ لیاکھا کہ اے بدو! المازمت كريكا - ميں نے كہا ہال يہ بين حضرت على شير خدا تواس باغ میں ایک کنوال تھا جس کے ڈول کو دس آدمی تھینچتے تھے۔ یہودی نے کہا کہ ایک ڈول کے بدلہ ایک کھبور دونگا۔ حضرت علی اکیلے ڈول تھینچتے رہے اور یہودی ایک ڈول کے بدلہ میں ایک دانہ

دینارہا۔ جب دس دانہ ہو گئے تو حضرت علیٰ وہ دانے اٹھا کر چلے اور ریاری مجھے ملازمت کی ضرورت نہیں۔ کھاکہ اب مجھے ملازمت کی ضرورت نہیں۔ ہیں کو معلوم ہے کہ دور غربت میں ایک بھی خود کشی کا انعه نهیں گزرا۔ آپ تاریخ اٹھا کر دیکھیں تو آیکو خود کشی کا واقعہ کہیں نہ لیے گامگر آج اس کے مقابلہ میں خود کثی کی وار داتیں روزا نہ ہوری ہیں ۔ ایک بزرگ کا قول ہے کہ امیر وہ ہے جس کا جوڑالتٰد ا بوالحن رحمتہ اللہ علیہ ایک بزرگ گزرہے ہیں ۔ ایک آدمی نے ان کور قم کی ایک تھیلی پیش کی اور کھا کہ یہ لنگر میں شامل کر دو ادرال بھی ہے اس نے کہا بال بہت مال ہے۔ پھر فرما یا مجھے مال کی خواہش ہے؟ اس نے کہا<sup>ں خ</sup>رمایا کہ ہمیں خواہش نہیں اور ہمہیں .

ے ہوغریب وہ ہے جس کا تعلق اللہ سے کٹ جائے۔ تا کہ غریبوں کی امداد ہوجائے۔ توحضرت نے فرمایا کہ تیرے پاس خواہش ہے اس لئے اس تھیلی کے تم ہم سے زیادہ مشین ہو- یہ کہہ کرقم کی تصلی واپس کر دی۔

7 86

درس ممبر: ۱۸ ۱۳ مارچ ۱۹۲۳

رمن وهبيها وردمت سبير

رحمت کی تو قسمیں بیں دنیا کی ہویا آخرت کی (۱) وہیہ (۲) کسبیہ، وہبیہ کہ وہ رحمتیں جو ہمارے نہ کرنے پراللہ نے عنایت فرمائیں۔کسبیہ کہ وہ رحمتیں جو ہماری کوشش پر ملیں۔ بسم الندمیں رحمن کا لفظ قبل آیا ہے تورحمانیت کے تحت دنیا کی وہ کونسی رحمت ہے جوالٹد نے نہ کرنے پر عنایت فرمائی گویا کل جار قسمیں بن کئیں دنیا کی وہبیہ و کسبیہ آخرت کی وہبیہ و کسبیہ رحمت وببیه دنیاوی- که تخلین فوائد زمین و آسمان و مافهیا تویه کوئی معمولی رحمت نہیں قبل تشریح ہو چکی ہے کہ سر سے لیکریاؤں تک رحمت وہبیہ ہے یعنی بغیر عمل و فعل و مائے کے عطا ہوئی ہے میں کہتا ہوں کہ بندہ خدا جب ہمارا وجود تک ہی نہ تھا مانگتے ہی کیا پھریہ جو گردا گرد کارخانہ ہے مثلاً پیاس کے وقت پانی موجود بھوک کے وقت

مماریے بزرگوں میں سے امام رازی رحمتہ اللہ علیہ گزرے ہیں۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

کھانا موجود یسورج جاند ستارے غلہ وغیرہ سب ِ رحمت وہدیہ ہے

زماتے ہیں کہ اگر کا ئنات پر نظر ڈالیں تو تین چیزیں حاصل ہوتی ہیں ایک منعم انعام کرنے والادوسرامنعم جس پرانعام کیا گیا تیسرا باقی سب نعمتِ خدا ہے۔ باحمت کسبیہ دنیاوی

کیعنی جس میں ہمارے فعل کو تعلق ہو دراصل اس کا تعلق بھی اللہ کے ساتھ ہے۔ مثلاً دنیا کی زندگی کا گزران یہ رحمت کسی ہے مثلاً زراعت اس میں ہمارے کب کو تعلق ہے اگر زراعت ختم ہوجائے توایک سیکنڈ میں تمام دنیا پورپ وغیرہ حتم ہوجائیں اس میں انسان سب سے قبل عمدہ نم حاصل کرتا ہے پھر ہل چلاکر نشیب و فراز درست کرتا ہے ہمر وقتاً فوقتاً نحم ڈال کریانی دینا پراتا نے پیمر نگرانی پیمر کٹائی پیمر صفائی کرنی پڑتی ہے۔ یہاں اللہ کا قا نون ہے کہ خرمن گندم بغیر عمل انسان کے خود فائدہ نہ دیگی تو معلوم ہوا کہ یہ مذکورہ بالااشیا کے باوجود انسان کاشت نہ کرے تووہ کتنا ہے وقوف ہے اس کے علاوہ تجارت ملازمت و صنعت حرفت و غیرہ یہ سب رحمت کسبیہ دنیاوی ہے بہرحال یہ معلوم ہوا کہ گزرانِ رندگی کیلئے جتنے ذریعہ ہیں سب رحمت کتبیہ دنیاوی ہے جو وہبیہ ہے وہ وہبیہ اور جو کسبیہ ہے وہ بھی سو فیصد وہبیہ تا کہ انسان ناز نہ کرے کہ میں نے خود کما کر کھایا ہے حکمت کے لحاظ سے اللہ نے انسان كو فارغ نهيں ركحا- مثلاً زراعت وغيير ديسب الله بغير مثقت

انیانی کے عنایت فرما سکتا ہے کسبیر بھی سوفیصدی وہبیہ ہے مثلاً اراں رزاعت آپ تب کریں گے جب نخم رمین یا نی بیل وغیرہ تمام رر الوازمات مہیا ہوں ان لوازمات کو کس ذات نے پیدا فرما یا!تو معلوم موا کہ آغاز سلسلہ سے تمام چیزیں اللہ نے بیدا فرمائی ہیں خود اللہ ئے انیانی جوڑا اپنی قدرت کالمہ سے پیدا فرمایا تو کسبی میں وہبیہ شال ہے۔ زمین سے بغیر کاشتکار کے شئی اگتی نہیں اور اس میں انیانی عمل ضروری ہے تو خود انسان رحمت وہبیہ ہے۔ زمین کو یانی سے سیراب کرتے ہو اور کاشت میں ہوا کا تعلق ہے اور دن رات کا بھی تعلق ہے۔ مثلاًا گر سارا دن ہو تو نباتات خشک ہوجائیں اوراگر ساری رات ہو تو نمی رہ جائے۔ اللہ نے ایسا انتظام فرمایا کہ کچیوقت گرمی کحچه سردی تا که درمیان میں اعتدال رہ جائے۔ اصول ے کم غیر داناو شمئی رو متصادح کتیں جمع نہیں موسکتیں مثلاً بتوریر غیر داناش ہے یہ صرف اوپر سے نیچے حرکت کر سکتا ہے اور یانی یہ اونجی جگہ سے نیچے حرکت کر سکتا ہے مگر فلاسفر علم نباتات میں حیران ہیں کہ یہ بھی غیر داناشئی ہے مگر حرکتیں متصاد ہیں جڑنیجے شاخ اوپر توالٹد نے یہ کام فرمایا کہ یہ اتنا بڑا درخت اگر گر پڑے تو كتنا نقصان مو كا تومضبوطي كے لئے جراور بھل كيلئے شاخ بيدا فرماني یر نعمت ہم نے اللہ سے کوئی درخواست تو نہیں کی تھی۔ خود اللہ نے اپنی عنایت فرمائی ہے۔ایک بزرگ نے خواب میں دیکھا کیہ

toobaa-elibrary.blogspot.com

حصنور ملی این موجودگی میں شیخ سعدی رحمته الله علیه کی خدمت میں اسمان سے نورانی تعال بھرے ہوئے پیش ہور ہے ہیں میں نے حصور ملی این سے خصوصیت پوچی آپ نے فرمایا کہ ویے شیخ رحمتہ الله علیہ نے لاکھول شعر بنائے ہیں صرف ایک شعر الله کو پسند آیا

برگ درختان سبز در نظر مو شیار که سر ورق دفتریت معرفت پروردگار

اور رحمت کسبیہ وہبیہ اس لحاظ سے ہیں کہ آپ دانہ زمین میں ڈالتے ہیں پوری کوشش کرتے ہیں یانی وغیرہ سب مکمل کرتے ہیں مگر کسجی غلہ وغیرہ اگتاہی نہیں توجب تک رُب العزة حکم نہ فرمائیں نهیں اگتا تومعلوم ہوا کہ رحمت دنیا کی دو قسمیں ہیں وہبیہ، کسبیہ، جو کبیہ ہے وہ سوفیصدی کبیہ۔ رحمت انخرت میں بڑا فرق ہے۔ مثلاً رحمت دنیا مٹی کا ڈھیلہ ہے اور آخرت سونے کا ڈھیلا ہے قرآن میں بار بار فرمایا کہ رحمت دین سے دنیا کے علاوہ آخرت ملتی ہے رحمت ہمخرت بہتر اور یا ئدار ہے منصور عباسی نے ایک شاہی محل تعمیر کروایا جس کی عمارت پر ۲ کرور رویسیه خرچ ہوا جب تممل ہو گیا توشہر میں منادی کرائی کہ جو شخص اس میں نقص نالے گا ای کوانعام ملے گاسب لوگ معائنہ کے لئے آئے بھلااس زمانہ میں

ج<sub>س عمار</sub>ت پر ۴ کروڑ روپسہ خرج ہو کیا نقص نکلتا لیکن ایک اللہ والے نے بادشاہ کو کھا کہ آپ ناراض نہ ہول تو عرض کروں کھا کہ پلاعیب یہ ہے کہ تم نہو کے مکان رہے گا تو یہ وفادار نہیں جب ہے۔ مفر ہمزت کرو گے تویہ ساتھ نہ دے گا۔ دوسراعیب یہ ہے کہ تہاری جگہ اگر آپ کا دشمن قبصنہ کرلیے تواس کو اپنے اندر جگہ رے گا بادشاہ نے جب یہ نقص سنے تو پشیمان ہوا اور اللہ کے ساتھ تعلق شروع کر دیا۔ بہر حال معلوم ہوا کہ رحمت اُخرویہ بہت برطمی شیٰ ہے۔ رحت آخرت کی دو قسمیں ہیں ایک وہبیہ ایک کسبیہ رحت وببيه مثلاً (١) قرآن شريف برسول الله (٢٠) عقل سليم (٢٠) صب بدن اگرالند کی طرف سے رسول مٹھی کی اس یعب لاتے تویہ کس طرح معلوم ہوتا کہ اللہ کن کاموں سے راضی و ناراض ہے۔تو گویامعلوم ہو گیا کہ دین کی باتیں بغیر بعثت حضور ملی ایک معلوم نہ ہوتیں قرآن میں ہے سراجاً منیراً النح حصور ملی ایکی دین کی با توں کے لئے وہ چراغ ہیں جو ہر وقت روش ہے قرآن میں سورہ نوح میں سراجاً منیرا سورج کے لئے بھی کہا گیا ہے خود قرآن کوروشنی فرایا ہے کہ اس کا اتباع کرو تو مطلب یہ ہے کہ کتاب ورسول نہ ہوتے تو سب چیزیں ختم ہو جاتیں۔ ہم نے قرآن و رسول الله الله الله الله الله الله عالى في الله تعالى في خود مم ير عنایت فرما ئی۔ اس دور میں یعنی پرویزیت کے دور میں جو کتاب یا .

صاحب کتاب کے قولوں کوالگ تھلگ کرمے گا وہ مسلمانوں کے لئے ماعث بلاکت سے گا۔ تيسري رحمت عقل سليم: اگر الله تعالیٰ عقل سليم عطا نه فرماتے تو بے عقل نہ قرآن نہ سنتہ وغیرہ سمجھتا تو قرآن وسنتہ کا سمحنا عقل سلیم پر موقوف ہے۔ چارم صحت بدن اگرید مذکورہ بالا فسمیں توانسان کیلیے موجود مول مگر صحنت بدن نہ مو توان پر عمل كس طرح كريكا- مثلاً اداليكي حج- زكوة- روزه- وغيره حضور ملينيكم كي احادیث مبار کہ مسلم و بخاری میں ہے نِعمَتانِ مُغبونٌ نِیهما کہ دو تعمتیں اللہ کی ایسی ہیں کہ بہت لوگ دھوکے میں ہیں آور وقت صالع کر ہے ہیں، مثلاً چینی پر کنشرول ہو نہ ملے توجو شخص وقت مقررہ پر نہ خریدے یا خریدے تو صحح مگر کئی جانور کے سامنے ہیں ک دے فائدہ نہ حاصل کرے تو وہ کتنا ہے وقوف سے دو چیزیں یہ ہیں الصحت والفراغ- ایک تندرستی دوسری فراغت که آدمی اذان سنتا ہے مگر نماز نہیں ادا کرتا اور معلوم ہے کہ یہ وقت ہاتھ سے گیا لوٹے گانہیں۔ بندہ خداد نیا کی فرصت کا ایک ایک سیکنڈا تنافیمتی ہے کہ ساری دنیااس کی قیمت نہیں مگر ہم اس سے غافل ہیں ایک بار لفظ الند کے تلاوت کرنے سے دنیا ومافسا اس کے اجر کے برابر نہیں حضرت امام اعظم رحمتہ اللہ علیہ حجامت بنوار ہے تھے گر زبان لفظ الله کا ذکر فرما رہی تھی تو لب مبارک پر تحیصر خم ہو گیا حجام نے

5

عرض کی که حضرت ایک سیکند توزبان مبار که کو تھام لوفرما یا که تو نانہ کوروک لیے میں زبان روک لوں گا بندہ خدایہ وقت حیاتی کا ثمرہ ے اگر میں محیصہ نہ کروں اور فارغ گزرجائے تومیں دنیا سے کیا حاصل كر جاؤل كأ اور سلطان اورنگ زيب رحمته الله عليه عالمكير جن كي ملطنت بے شمار تھی ایک مرتبہ اپنے فرزند کو دورہ دکن کیلئے بھیجا مگر ملطان رحمته الندعليه نے خفیہ پولیس ساتھ بھیج دی کہ شرادہ نوجوان ہے شاید کہیں دنیا کے کامول میں مشغول ہو کراینے فرائض ترک نہ کر دے تو شہزادہ شکار میں مشغول ہو گیا دیکھو شکار کوئی شرعاً منع نہیں اگر دنیاوی لحاظ سے دیکھا جاوے تو فائدہ ہے اگر نہ سہی تو ۱۵ روبیہ کے کار توس استعمال ہوں توسم یا ۵ کا مال تو حاصل ہوتا ہے اس کے مقابلہ میں سنیما کہ رقم بھی صائع اور حاصل بھی نہیں الطا گناہ- توایک جاسوس نے خط تحریر کیا کہ شہزادہ شکار میں مشغول ہے تو ملطان رحمتہ اللہ علیہ نے ایک خط تحریر فرمایا- لکھا کہ اے زرند عزیز دنیا کی فرصت چنگاری کی چیک کے مثل ہے جو بچھے گی لیکن اس فرصت کی قیمت کی انتها نہیں ان کو اس فائدوں میں لگاؤ جن کو زوال نہیں ان کاموں میں نہ لگاؤ جو عبث ہیں میں یہ شعر لکھ رہا سے بار بار پڑھو تا کہ دل آخرت کی طرف متوجہ ہو۔ من نے گویم زبان کن بالفکر سودہاش

دیکھو جو علم پرانے زمانہ کے نیک بادشاہوں کے پاس تھا سے وہ بڑے عالم پرسیر گار کے پاس نہیں۔ غالب رحمتہ اللہ علیہ جب عالت نرع میں تھے تو کھا کہ-

دم واپسیں ہے اللہ ہی اللہ ہم وقت سے ہم توسلمان ہیں ہمیں جاہئے کہ اس پشیمانی کے وقت سے جبکہ بشیمانی آؤر نیک عمل کوئی فائدہ نہ دیگا قبل اپنی زندگی آخرت کے کاموں ہیں لگائیں۔

Marie Committee Committee

my had regarded and characteristic had a will be a

A CONTRACT OF THE PARTY OF THE

The second of the second of the second

toobaa-elibrary.blogspot.com

درس منز: 19 درس من

كونسى رحمت زباده فائده مندئ

رحمت زیادہ فائدہ مند ہے اور دونوں رحمتوں کے حاصل کرنے کی تدبیرین بیان کروں گا مواز نہ قرآن، حدیث و بزرگان دین کامتفقہ فیصلہ ہے کہ انبان کو دونوں رحمتیں جمع کرنی جامیں لیکن آخرت کے مقابلہ میں دنیا کی رحمت بہت میچ ہے۔قاعدہ یہ ہے کہ جب دو چیزیں ہوں ایک میں فائدہ کم اور ایک میں زیادہ تو کوشش دونوں میں کرنی جائے گرجس میں زیادہ نفع ہواس کی زیادہ کوشش کرنی جائے۔ یعنی فلس براس کے حاصل کرنے میں زور دینا جاہے تو دنیا کے مقابلہ میں ایراس کے حاصل کرنے میں زور دینا جاہے تو دنیا کے مقابلہ میں اخرت کی رحمت زیادہ نفع بخش ہے تو آخرت کی طرف زیادہ میں آخرت کی طرف زیادہ میں آخرت کی طرف زیادہ ایک سے تو آخرت کی طرف زیادہ میں آخرت کی طرف زیادہ ایک سے تو آخری ایک سے تو آخری ایک سے تو آخری سے تو

ا من رحمت دنیا و آخرت کا موازنه مقابله اور کونسی

توم دینی جایئیے فکل بقصلِ اللہ و برحمت فیدَالِکَ فکیفر خوا toobaa-elibrary.blogspot.com

الٹد کی رحمت پر خوش رہو جو دنیا کی سب رحمتوں سے بہتر ؤ ض کر لو که دین آخرت کی رحمت اور مال دنیا کی رحمت دونوں کامقابلہ کیا جائے۔ توفوائد کے لحاظ سے دنیا کی رحمت کم مثلاً تجارت میں کبھی نقصان کبھی فائدہ ہر وقت فائدہ نہیں ہوتا۔ اگر دس سال فائدہ اور ایک سال نقصان ہو گیا تو نقصان ہوا تو سی جا ہے تھم یا کثیر۔ اسی طرح کاشت وغیرہ معلوم ہوا کہ اللہ نے مال تحمانے کے ذرائع بنائے ہیں اور مال کے حاصل کرنے میں سو فیصد وَالدَه يَقِينَي نَهِينَ كَيُونِكُهُ التَّهُ إِنَّهُ مِنْ يَوْعِدُهُ نَهِينِ فِرمايا كَهِ تجارت مين سر وقت فائدہ ہے۔ اس کے مقابلہ میں دین مثلاً جج وغیرہ کہ اللہ نے ا نکا یقینی فائدہ فرمایا ہے کہ آسمان زمین ٹل جائے مگریہ نہیں ٹلے گا كيونكه الله في ال كا وعده فرماً ما منه وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ تَعِيلاً كمه الله سے کس کی بات سی ہے۔ دنیا کی رحمت کا فائدہ کم ہے خرت کی رحمت كا فائده زياده اگر سمين ايك كام مين ايك سرارمنافع دوسرے میں ۱۰ ہزار تو مم زیادہ منافع والے میں کوشش کریں دین کے دوقتم کے نام بین ایک خود دیندار بننا دوسرا ۔ دوسرے کو تبلیغ کے ذریعہ دیندار بنانا اس سلسلہ میں جتنا وقت

toobaa-elibrary.blogspot.com

صرف ہومثلاً دین کا اولین کام ہے نماز پڑھنا اور دوسرے کو تبلیغ

کنا۔ آج سے دو دن پہلے کراچی کے تبلیغی اجتماع میں میں نے اپنے یان میں یہ کھا کہ صاحبان آپ کا راستہ درست ہے گر آپ یہ نہ کھا بیاں ہے۔ ک<sub>یں</sub> کہ ہم صحابہ کرام کے نقشِ قدم پر چلتے ہیں۔ کیونکہ صحابہ کرام نے کبھی گفن کیرئیر اور بستر بند نہیں اٹھائے تھے وہ حضرات جب ، بنہ طیبہ سے نکل کر گئے تو پھر لوٹ کر نہ آئے کسی کا مزار افریقیر میں اور کسی کا چین میں اور کسی کا برما وغیرہ میں ہے کیا انکی اولادیں نہ تھیں؟ یا اِن کے کاروبار نہیں تھے ؟ صحابہ کرام کے خلوص کو کوئی نہیں پہنچ سکتا۔ باقی یہ کھنا بھی غلط ہے کہ تبلیغ صرف یہی راستہ ہے۔ نہیں۔ جو حضرات مدارس میں پڑھار ہے ہیں وہ بھی تبلیغ ہے جواینے گھر میں کسی کو دین سمجا دیے وہ بھی تبلیغ ہے۔ جو مساجد میں درس دے وہ بھی تبلیغ ہے۔ جو د کان پر بیٹھ کررزق حلال کمائے اور لوگوں کو دین سکھائے تو وہ بھی تبلیغ ہے اور جو تھیل کے میدان میں کسی کو دین کے مسائل سمجھا دے تووہ بھی تبلیغے ہے اور یہ آپ کا طریقہ بھی تبلیغ ہے۔ جن کے پاس وقت ہووہ ضرور وقت لگائے کامیابی کاراستہ ہے اور جس کے پاس وقت نہ ہواہے مجبورِ نہ کیا جائے۔اگر سارے بلیغ میں نکل پڑیں تو پھر ضروریات رندگی کس طرح پوری <sup>ہو سکی</sup>ں پر ک- جب میں نے یہ بیان ختم کیا توان کے امیر مولانا عبدالرطمن صاحب نے اعتراف کیا کہ یہ علطی ہم میں تھی۔ اور دس رویے بھی <sup>رینے</sup> کہ جو آپ کے دروس لکھتا ہواسے دیدینا تاکہ وہ ان پی<sup>سوں سے</sup> کاغذ اور روشنا ئی خور کا این کاغذ اور روشنا ئی خور کا این کاغذ اور روشنا کی خور کا این کاغذ اور روشنا کی خور کا

اس وقت کی کمائی زیادہ نفع بخش ہے۔ دنیا کا وطن اصلی نہیں ۔ بندہ خدا صاں سے جانا ہووہاں جی کیوں لگائیں ؟ بادشاہ بارون الرشید شکار کو گئے توشکار کھلیتے ہوئے راستہ بھول گئے تو جنگل میں ایک درخت کے زیر حضرت حاتم کرحمتہ اللہ علیہ تشریف فرماتھے بارون الرشد نے یوچھا کہ شہر کا راستہ کون سا ہے فرمایا کہ یہ راستہ ہے جب بادشاہ کافی سفر کر گیا توراستہ بجائے شہر کے قبرستان پر گیا بادشاہ حیران موگیا۔ لوگوں نے کہا کہ اس بوڑھے نے آپ کو دھوکہ دیا ہے توواپس پر حضرت اسی درخت کے ریرسایہ تشریف فرماتھے تواس کے خادمول نے حضرت کو پیٹا پیٹنے کے بعد ہارون الرشيد نے کھا کہ بوڑھے تو نے دھوکہ کيوں ديا فرمايا کہ غلطي ہو گئي ہے۔ جب آپ نے شہر کاراستہ دریافت کیا توالٹد نے دل میں پیر بات ڈالدی کہ شہر وہ ہے جال زیادہ رہنا ہو تو زیادہ عرصہ عالم برزخ میں گزارنا ہے اگر آپ کم عرصہ گزارنا جاہتے ہو تو یہ راستہ شہر کو جاتا ہے میاں اگلے زمانے کے بادشاہ اللہ کے خوف سے ڈرتے تھے جب یہ بات سنی تورو پڑے۔

نصیحت - تم اس فائدہ کیلئے کوشش کروجو تم سے جدا نہ ہو وہ فائدہ آخرت گا۔ دنیا کے تمام فائدے موت کے بعد ختم ہو جائیں گے جو آدمی امر بالمعروف و نہی عن المنکر کی تبلیغ دو پھر سے قبل یا بعد صرف ایک حصہ میں کرے گا تواس کی تمائی پوری دنیا

toobaa-elibrary.blogspot.com

ہی تم ہے۔ موازنہ تو معلوم ہوا کہ اگر ہم رحمت دنیا و اسخرت کا مقابله کریں تو رحمت دنیا تحم اور رحمت تسخرت زیادہ- دنیا کی رحت میں تسلسل محنت، مثقت کی ضرورت اور اسخرت میں محنت رحت میں , مثقت کی ضرورت نہیں، مثلاً دنیا کی رحمت میں مسلسل محنت کی ضرورت ہوتی ہے قبل مال ہو پھر تجارت پھر مال کا بڑھانا پھر مال کا تفظ یھر مال کو اکٹھا کرنا گویا سراسر ٹکلیف اس کے مقابلے میں دین کی ایک دفعہ کی کمائی ہوئی نعمت آخرت میں بغیر زوال کے · جمع ہو گئی جس کی حفاظت وغیرہ کی کوئی تکلیف نہیں کرنی پڑتی۔ حضرت سری سقطی رحمته الله علیه ایک جلیل الفدر بزرگ گزرے ہیں کی نے کہا کہ حضرت تمام رات عبادت میں منعول رہتے ہوا یک گھنٹہ تو سو جایا کریں فرمایا کہ اللہ نے قبر میں نیند کی مگر بنائی ہے۔ جال سونے کے لئے وقفہ بہت ہے یہ تو کمانے کی بخاری شریف میں روایت ہے کہ حصور علیکتھ کو ظاہری موت کے وقت لکلیف تھی تو ہی بی فاطمہ نے دیکھ کر کھا کہ ہائے میرے باب کی تکلیف ۔ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ فاطر یہ تیرے باپ کی آخری تکلیف ہے پھر نہیں آئے گی-اب تدبیر بتلاتا ہوں کہ دنیا کی رحمت مال وغیرہ آخرت کی جنت وغیرہ یہ طاصل کس طرح ہوتی ہیں۔ مال و جنت کی تدبیر ایک ہے وہ

aa-elibrary.blogspot.com

تین اشیا کسل منت- مثقت آدمی مال کمانے یا جنتر کمائے محنت وغیرہ کرنی پر تی ہے۔ تو معلوم ہوا کہ رحمت کسبی دنیا یا ۔ ہزت دونوں کوالٹد نے محنت وغیرہ کے ساتھ معتن کیا ہے توجو ۔ آدمی کوشش نہ کرے وہ ٹکما آدمی رحمتوں سے محروم وَان لَینَ <u>للانسان اللاسعي انسان جتني كوشش كرے گا اتنا ليے گا- اگر بے كار</u> رمیگا تو دو نوں رحمتون سے محروم مو گا وَعَلْ تَجْرُونَ إِلَّا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ جوتم نے عمل کیا وہ لے گا۔تو معلوم ہوا کہ عمل حاصل کرنے کی تدبیریہ ہے کہ جودین و دنیا کمائے تواس کے لئے بدن کی صحت ضروری چیز ہے۔ مثلاً گرٹانگ خراب ہے توانسان عمل کرنے و عاصر موتا ہے۔ اگر انسان عمل سے خالی مو تو وہ بے کار اور رنگ الود مثین کی مثال ہے دیکھوا یک مثین کچھیدت نہ استعمال کی جائے۔ تو بوجہ حفاطت کے اسے زنگ لاحن ہو جائے گا اور خراب ہوجائے گی اگر چلتی رہے تو درست رہے گی تو بدن بھی اس طرح اگر عمل رہا تو درست ور نہ خراب ہو جائیگا۔ مغزن اخلاق میں ہے کہ کسی نے پوچھا کہ عمل کیا ہے فرمایا کہ بدن چلتا رہے إگر بدن کے اندر عمل رہا تو فائدہ ور نہ نقصان مثلاً آگا بیسنے کی چکی اگر ا کا بیسے تو درست رہے گی اور اگر بغیر گندم ڈالے چکی چلائی تو آگا بھی نہیں ملے گا اور چکی بھی خراب ہو جائے گی۔تو عمل بہت ضروری چیز ہے۔ چھل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم مبھی-

toobaa-elibrary.blogspot.com

عمل دنیا یا دین کا ہوستی نہ ہو مگر دین کے عمل میں بہت فائدہ ے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم رات کواتنی کثرت سے عبادت -، زماتے تھے کہ آپ کے پاؤل مبارک پر سور ورم آجاتی تھی۔ اور ہم دین میں اتنی ستی کرتے ہیں کہ اگر فلاں عمل نہ کریں تو کیا سلمان نہیں؟ یعنی صرف کلمہ رہے باقی عمل نہ کریں قبل زمانہ اور دور حاضر میں ہندو ہاتھ پر نام یا تصویر بنوایا کرتے تھے ایک رئیس نے کہا کہ میری کلائی پر شیر کی تصویر بناؤ توجب اس نے چڑہ کو جیرادیا تودرد محسوس ہواکھا کہ یہ کیا بنار ہے ہواس نے کہا کہ دم بنا رہاہوں تورئیس نے کہا ڈم کے بغیر بھی توشیر ہوتا ہے اسے مت بناؤ پھر اس نے ٹائگیں وغیرہ بنائیں تو درد محسوس ہونے پر رئیس نے کہا کہ ان اعصاء کے بغیر بھی توشیر ہوتا ہے تو بنانے والے في كما كه اس طرح فرماؤكم تصوير نه بناؤ- اور مم بهي ممار وج وغيره دین کے کاموں میں ستی کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کیاان کے بغیر ملمان نہیں ہوتا یعنی انصیں دین سے اڑا دو دنیا کے کامول میں تو ہم بہت جستی کرتے ہیں مگر دین کے کاموں میں ایک فیصدی بھی چتی نہیں کرتے تومعلوم ہوا کہ ارکان اسلام کے علاوہ مکمل سلمان ہیں جس طرح انسان کا کوئی عضو کٹا ہوا ہو تو اس کو انسان کہیں مرکز انسان کا کوئی عضو کٹا ہوا ہو تو اس کو انسان کہیں کے مگر ناقص انسان ۔اگر آدمی کا لاالہ پریقین ہے مگر نماز نہیں تو سے مگر ناقص انسان ۔اگر آدمی کا لاالہ پریقین ہے مگر نماز نہیں تو ہاتھ نہیں اسی طرح باقی ار کان۔ توایے لو لیے لنگڑے دین کو کیا کریں

گے۔ تومعلوم ہوا کہ عمل معنت مشقت یہ تحصیل دنیا و آخرت کا ذریعہ ہیں۔ ہم اس کے گریز کرتے ہیں کہ یہ نفس پر یا بندی ہے اگر نفس پریابندی نہیں تو بندگی نہیں۔ بندگی فارسی کالفظ ہے کہ التٰد کے حکم میں بند ہو کراپنی زندگی گزاروا گراپنے نفس کو آزاد رکھا تو دنیا و آخرت دو نول سے محروم۔ یونیا کو آپ آزادی کہتے ہیں کیا دنیا کمانے میں بندگی نہیں ؟ اگر د کاندار روزانہ د کان کھولنے پر نفس کو یا بند نه کرے تو کیا فائدہ ہوگا یا نقصان اِسی طرح زراعت ملازمت وغیرہ انسان ایسا بندہ ہے اگر کسی قاعدہ میں بند نہو تو بندہ ہی نہیں مثلاً مجد تعمیر کرانی ہے تمام ملبہ تیار ہے اگر اینطوں کو ایک دومسرے سے بند نہ کیا توعمارت نہ بنے گی اور اسی طرح کلائی اگر بدن سے کٹ کر جدا ہوجائے تو بے فائدہ اگر بازو کے ساتھ بند ہوجائے تو بافائدہ اسی طرح ہر عضو آنکھ ناک کان وغیرہ معلوم ہوا کہ بندگی بنیادی چیر ہے زندگی آمد برائے بندگی زندگی بے بندگی شرمندگی حضرت معروف کرخی رحمتہ اللہ علیہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ عبادت کے بغیر جنت کی آرزو گناہ ہے۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کے بغیر شفاعت کی امید دھوکا ہے۔ اور اللہ کی اطاعت کے بغیر تواب کی تمنا حماقت ہے۔ صاف معلوم ہوا کہ جو

تھے ہے مل سے ہے عمل کے سلسلہ میں دائم یعنی ہمیشگی ضروری ب الله الله الله الله كوسب سے زيادہ وہ عمل يسند كوسب سے زيادہ وہ عمل يسند ۔۔۔ ہے جو ہمیشہ جاری رہے۔ مثلاً ایک شخص ایک دن میں ۳۰ یارہ روزانہ ایک یارہ تلاوت کرتا ہے وہ اس سے زیادہ بہتر ہے معلوم ہوا کہ عمل میں دوام ضروری ہے جافظ بن حجررحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ جوروزانہ بندگی کرے اس سے اللہ خوش ہوتا ہے اور جو روزانہ نہ کرے اس سے اللہ ناراض رہتا ہے جِس طرح آیکاایک ملازم توروزانه اپنی ڈیوٹی مکمل کرتا ہے اور دوسرا کہی حاضر اور کبھی غیر حاضر تو آپ یقیناً اس سے خوش ہوں گے جوروزا نہ حاضر ہو۔ حصور ا کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب ایک عمل شروع فرما دیتے تھے تواس کو ہمیشہ عادت بنا دیتے تھے۔ امام غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں که حضور صلی اللهِ علیہ وسلم نے اس کم عمل کو زیادہ پسند فرمایا جوروزانہ ہواور اس کثیر عمل کو پسند نہیں فرمایا جو روزانہ نہ ہو۔ الکام عزالی رحمتہ اللہ علیہ فراتے ہیں کہ یانی کے نل کے نیچے بتھریا سیمنٹ کو دیکھیں کہ قطرہ قطرہ پڑنے سے سال دو سال میں سوراخ ہو جاتا ہے مگر ان قطرول کی مجموعی مقدار ایک مرتبه ڈالی جائے تو سوراخ نہ ہو گا۔ تو معلوم ہوا کہ یانی رم سونے کے باوجود جب مسلل قطرہ گرتا رہا معلوم ہوا کہ یانی رم سونے کے باوجود جب

ہے توسنت چیز کومتا ٹر کر دیا اسی طرح دل کا حال ہے جو عبادت محم ہونے کے باوجود مسلسل رہے گی دل پر اثر کرے گی۔

درس نمبر: ۲۰ مارچ ۱۹۲۳

## تَعَوُّهُ وتنمِيَه كياسِق فيتع أبي

اب میں یہ بتلاتا ہوں کہ روح استعاذہ یعنی اعوذ بالنہ اور تھمیہ یعنی بسم اللہ یہ ہمیں کیا بتلاتے ہیں۔ تمام آسمانی کتب کے علوم جوانسان کے لئے ہیں وہ قرآن میں ہیں اور قرآن اعوذ بالنہ و بسم اللہ سے شروع ہوا تو ہمیں یہ اعوذ بغض اور بسم اللہ محبت کا طرفقہ بتلاتے ہیں۔ اللہ نے ان دو نول کے ذریعہ بغض و محبت کی تعلیم بتلاتے ہیں۔ اللہ نے ان دو نول چیزیں رکھی ہیں جوابنی جگہ پر فرائی۔ انسان میں اللہ نے یہ دو نول چیزیں رکھی ہیں جوابنی جگہ پر دو نول چیزیں مروری ہیں۔

بغض و محبت کا بیدا کرنا حقیقت پر مبنی ہے۔ وجہ یہ ہے کہ انسان کی فطرت میں اللہ نے فائدہ تحقینینا اور ضرر ہٹانا پیدا فرمایا اللہ نے فائدہ تحقینینا اور ضرر ہٹانا پیدا فرمایا اللہ نے فائدہ حاصل نے فیصلہ کیا۔ اللہ کو معلوم تھا کہ انسان کرے (۲) ضرر ہٹانا اللہ نے فیصلہ کیا۔ اللہ کو معلوم تھا کہ انسان جب فائدہ تحقینے گا تو لڑائی ہوگی۔ مثلاً ایک آدمی اگر کوئی فائدہ حاصل کر رہا ہو تو دو مرا نقصان پہنچائے گا تا کہ میں فائدہ حاصل کے معلوم مالیہ معلوم معلوم

Ь

كروں - مثلاً عدالت وغيره - اگرالتٰد بغض پيدا نه كرتا تو آدمي كجلاحاتا یعنی جو کوئی نقصان پہنچاتا آدمی اف تک نہ کرتالیکن اللہ نے ہر ہر شی میں یہ چیز پیدا کی تا کہ اپنے مخالف کی مدافعت کرسکے۔ گائے کوالٹر نے ۲ سینگ عنایت فرمائے جس سے وہ ہر مخالف کو دفع کر سکتی ہے کسیکوسینگ اور کسی کوزہر گویا جس میں جومناسب سمھا اللہ نے وہ متھیار بنایا کیونکہ اللہ نے سمجا کہ دنیا جنگ کی جگہ ہے۔ بہرحال اللہ نے حکمت کے مطابق دو جذیبے پیدا فرمائے محبت و بغض۔ اعوذ باللہ میں اللہ نے شیطان کے ساتھ بغض فرمایا اور کسم الله میں فرمایا کہ تمام محبتیں الله کی طرف متوجہ مہوں یعنی بغض کا مر کزشیطان و محبت کامر کزر طمن کبھی محبت کامر کزایک ہوتا ہے مگر پھیل کر بہت ہوجاتا ہے (۱) انسان کے اندر جذبہ نفس محب<sup>ت مثلاً</sup> بیوی سے، اولاد سے اور مال سے اور مسکن رہنے کی عمدہ مگہ سے-ملبس یعنی عمدہ کپڑوں سے محبت سے تمام شاخیں نفس محبت کی ہیں۔انسان کو نفس سے محبت پھر نفس کو جس سے محبت تو فلسفہ ہے کہ نفس کو جس سے محبت انسان کو اسی سے محبت۔مطلب میر ہے کہ تھم چیز پھیل کر بڑی ہو گئی مثلاً سورج کی روشنی محدود ہوتی ہے مگر پھیل کر لامحدود ہوتی ہے۔ اسی طرح دریاؤں کا یانی کہ چشمہ محدود مگر پھیل کر دریا گتنے بڑے ہوجاتے ہیں۔

اعوذ باللہ نے بتلایا کہ عدوات کا مر کز شیطان اور بسم اللہ کے ِtoobaa-elibrary.blogspot.com

بتلایا که محبت کا مر کزر طمن بیر دو نول محدود بین مگر برط کر کتنی موجاتی ہیں۔ قبل میں رحمٰن کا ذکر کرتا ہول۔ جب اللہ ہمارا معبوب بنا تو اللہ کو جس سے محبت ہم کو اس سے محبت۔ اور بغض کا مرکز شیطان ہے تو شیطان وسمن موا کہ محبوب المبغوض مَبغُوضٌ شیطان کو جس سے محبت تہمیں اس سے بغض تو محبت و بغض کے دو سلیہ قائم ہو گئے ایک اللہ سے وابستہ دوم شیطان سے قرآن میں ے۔ والدین اسٹوا آشد محتاً للہ جن لوگوں کو ایمان ہے انہیں سب سے زیادہ محبت اللہ سے ہو تو معلوم ہوا کہ محبت کا مرکز اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ نے بتلایا کہ دشمنی کا جومر کزیپدا کیا ہے وہ کہاں جرچ ہو شیطان بہت بڑا دشمن ہے۔ یہ وہاں خرچ کیا کرو- اللہ تعالیٰ كاسب سے برا محبوب وہ ہمارے محمد رسول اللہ (صلی اللہ عليه وسلم) ہیں تو ان سے ہماری محبت ضروری ہے۔ حدیث لایومن احد محم حتى الخ حصور صلى الله عليه وسلم نے فرما يا كه مؤمن اس وقت ہے-جس میں ان کی اولاد، والدین اور تمام چیزوں سے معبوب نہ بنول پر میں ان کی اولاد، والدین اور تمام اگرایمان کامل ہوا تو پیغمبر ملی ایکا سے سب سے زیادہ محبت ہوگی۔ محبت بڑی شنی ہے، مگر محبت کو تجارت نہ بناؤ بعض لوگول نے محبت کو تجارت بنا کرییسه کمانا شروع کر دیا ہے-

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے صحابہ کرام سے محبت بھی toobaa-elibrary.blogspot.com ہمیں حضور ملتی اللہ اللہ اللہ فی اصحابی کو صحابہ سے محبت اللہ صحابہ کے محبت اللہ صحابہ سے محبت اللہ اللہ فی اصحابی کی جن کو صحابہ سے محبت اللہ سے محبت کو محبت جو صحابہ کا دشمن وہ رسول ملتی اللہ کا دشمن جو نبی ملتی اللہ کا دشمن وہ خدا کا دشمن اس کے بعد تا بعین سے محبت بنی ملتی اللہ کا دشمن وہ خدا کا دشمن اس کے بعد تبع تا بعین سے جنہوں نے صحابہ کی صحبت کا فیض پایا اس کے بعد تبع تا بعین سے اللہ تا تابین سے محبول سے متعلق حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ میرے محبوب ہیں ان سے جن کو محبت مجھ کو ان سے محبت جو ان کا دشمن وہ میرادشمن۔

حدیث شریف میں ہے۔ خیر القرون قرنی ثم الذین یکو تھم ثم الّذین کیو تھم الخ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ سب سے بہتر میرا زمانہ پھر اس کے متصل یعنی صحابہ کرام کا بھر اس کے متصل یعنی تابعین کا بھر تبع تابعین کا قرآن میں من البھاجرین والانصار جولوگ اخلاص سے تابعداری کر چکے ہیں مثلاً تابعین اور تبع تابعین کی رضی اللہ عنہم و رصنوا عنہ، تواللہ تعالی فرماتے ہیں کہ میں ان سے راضی وہ مجھ سے راضی۔

(۱) محبت محمد رسول مُشَوِّلَتِهُم کی (۲) صحابه کرام کی (۳) تا بعین کی (۴م) تسع تا بعین کی (۵) تمام علماء کرام و بزرگان صالحین سے محبت رکھنا۔

جاء رجل الى رسول الله فظال يا رسول الله إرائيت رجلاً احب قوماً ولم toobaa-elibrary.blogspot.com

الک آدمی نے عرض کی یا رسول اللہ ایک گروہ سے محبت مو گراس گروہ کا عمل اس کے برابر نہ ہو فقط قلب سے محبت موتو اں شخص کا کیا حال ہو گا فرمایا کہ قیامت کے دن ہر آدمی اسے۔ محبوب کے ساتھ ہو گا اگر بندہ خدا سے محبت تواس کے ساتھ اگر دشمنان خدا سے محبت تو ان کے ساتھ ہو گا۔اللہ کا نظام عالم دو صدول سے ٹابت ہے رات تو دن، نیکی تو بدی- رحمن توشیطان، محبت کے مقابلہ میں عداوت کا مرکز شیطان یفینی بات ہے جس طرح الند محبوب اس کے محبوب، محبوب - جس طرح شیطان مبغوض اس کے محبوب مبغوض۔ بزرگان دین کو چھوڑ دو شیطان کو جار چیزوں کی ضرورت ہے۔ (۱)الکفروالشرک کہ لوگ بزر گوں کے نام پر شرک کریں اور میرا بیرا یار مو (۲) بدعته ح<u>صور</u> صلی الله علیه وسلم کاار نناد گرامی ہے کل بدعتہ صلالۃ و کل صلالتہ فی النار- بدعتہ کی مختصر تعریف که آدمی خود نیکی و بدی بنائے حالانکه یه صرف الله اور اس کے بعد رسول مٹھیاتی کو حق ہے جس کو نیکی بنایا وہ نیکی بنایا وہ نیکی جن کو ہدی بنایا وہ بدی یہ شریعت ہے۔اور اگر آپ کہیں کہ اس کے علاوہ خود میں بھی نیکی بدی بناوٰل تو یہ آدمی شریعت میں التٰدو اں کے رسول مل میں کا ہم یلہ بننا جاہتا ہے۔ بندہ خدا گناہ گار کو تو ہہ کی توفیق ہو گی کیونکہ وہ گناہ سمجھ کر کرتا ہے بدعتی کو توبہ نصیب نہ

ہو گی کیؤکہ وہ گناہ کو ٹواب سمجھ کر کرتا ہے۔ بادر کھو شیطان کتنی کشش ڈالے مگر نیکی بدی وہی جواللہ نے مقرر فرمائی اور اس کے بعد محمد رسول اللہ (صلی شعلیہ وسلم) کسی دوسرے کو شریعت کی چیزوں کا اختیار نہیں مثلاً اذان کا آغاز اللہ ا كبر سے اختتام لاالہ الا اللہ سے آخرى كلمه محمد رسول الله كيول نہیں کھتے۔ حالانکہ کتنا بیارا کلمہ ہے اس کے علاوہ کوئی کافر موسن نهیں بنتا۔ جب تک کہ محمد رسول الله طاق الله علی نہ کھے تواتنے ضروری کلمہ کو کیوں نہیں بڑھاتے؟ وہ اس لیے کہ حضور ملی ایک کا فرمان اس کے خلاف ہے تو معلوم ہوا کہ ہم اپنے جوش سے نیکی بدی نہ بنائیں گے۔ اسی طرح نماز کے قاعدہ اولی میں آپ اُشھدُ اُنَ محمّداً عَبدۂ ور مولهٔ کے بعد درود شریف کیوں نہیں بڑھاتے حالانکہ درود شریف کی کتنی فضیلت ہے کہ ایک مرتبہ تلاوت کرنے ہے ۱۰ نیکیال ملتی ہیں اور ۱۰ بدیال معات تومعلوم ہوا کہ صاحب درود نے منع فرمایا ہے۔ خود مت بڑھاؤ بلکہ محبوب سے پوچھو کہ نیکی ہے کہ نہیں۔ اگر نیکی بدی خود بنائی تومعلوم ہوا کہ آپ اللہ تعالیٰ کے حریف بننا جاہتے ہو۔ مسئلہ امام اعظم رحمتہ اللہ علیہ کے نزدیک اگر اول قعده میں درود قصداً تلاوت کیا تو گناه عظیم اور بھولکر تو سجدہ سہو

آسمان کے نیچے تمام الندوالوں سے محبت یگر محبت ایسی کہ toobaa-elibrary.blogspot.com اینے مقام پر رہے حد سے تجاوز نہ کرے۔

(1) سب سے اول محبت اللہ تعالیٰ سے اس کے بعد محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم سے) حصور ملٹھ اللہ سے اتنی محبت نہ رکھے کہ اللہ کی مسرحد یار کرجائے گر اللہ تعالیٰ کے بعد درجہ ساری کائنات میں ہمارے محمد رسول اللہ کا ہے۔ شعر

بعد از خدا بزرگ توئی قصه مختصر

حضور صلی اللہ علیہ و آکہ وسلم کی حدیث مبار کہ میں ہے کہ میری محبت اتنی بیان نه کروجس طرح کسی نے عزیر علیہ السلام کو اور کسی نے علیٰ علیہ السلام کو خدا کا بیٹا بنا کر شرک کیا۔اے محبت کے تاجروران شرک کرنے والول کے بعد تو نبی الله آئے ہیں-جنہوں نے مشر کول کی اصلاح کی اور میں خاتم النیین ہوں میرے بعد تو کوئی نبی نہیں آئے گاجو آکر تہاری اصلاح کرے۔ تومعلوم موا که محبت اینے مقام پر ہو صحابہ کی محبت کی سرحد علیحدہ، بزر گول کی علیحدہ، پیغمبروں کی علیحدہ، ہمارے نبی ملی ایکی کے علیحدہ، اور خدا کی ان سے علیحدہ، توجو شخص ان سرحدوں میں اپنی طرف سے تھم و بیشی کرہے گاوہ قیاست کے دن خدا تعالیٰ کی گرفت میں ہو گا۔ ایک انگریزی تعلیم یافتہ نے انگلینڈ میں پادریوں کے ساتھ ماحثہ کیا کہا کہ تم نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کیا ہے پادری نے

کھا کہ شرک تو میا نوں نے بھی اللہ کے ساتھ کیا میں نے کہا کہ toobaa-elibrary blogs pot com

نہیں، تو یادری نے کہا کہ ایک فتوی مسلمانوں سے منگاتے ہیں جس پر فیصلہ ہو گا تو موحد کی طرف سے جواب موصول ہوا کہ اللہ کے ساتھ کسی کامقام نہیں اس کے بعد حضرت محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کا ہے۔ اور دوسری طرف سے موصول ہوا کہ حضور ملی ایم میرا نہیں ہوئے بلکہ عرش سے ایک نور بذریعہ جبرائیل المُقَالِّةُ مِمَا ترا- تویادری نے کہا کہ دیکھوتم تو کہتے تھے کہ مسلمانوں میں شرک نہیں ہے توانگریزی تعلیم یافتہ نے لکھا کہ اسلام کی پیشانی پر جو شرک کا داغ لگاوه میں مطانہ سکا۔ مہارے ہاں یہ فائدہ محمد رسول اللہ سے ہوا گویا سمارے تمام فائدہ کامر کزمحمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہوئے۔اگر کوئی یہ کھے کہ پیغمبر جو دعا ما نگتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی تکمیل فرماتا ہے ۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ وہ پیغمبر خدا بن گیا یا خدا نخواستہ خدا اس کا یا بند ہے بلکہ دعا توایک درخواست ہے اور درخواست وہی کرتا ہے جو محتاج حضور صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن جمعہ کا خطبہ فرما رہے تھے کہ ایک صحابی آیا عرض کی کہ یا رسول اللہ فحط بڑھ گیا ہے جا نور بھوک کے مارہے مرتے ہیں۔ دعا فرمائیں کہ بارش ہو۔ حضور ملتَ لِلِیّلِ

نے دعا فرمائی کہ بارش شمروع ہو گئی۔ حدیث میں ہے کہ سات دن بارش رسی حضور ملٹی کی جمعہ کے دن اسی طرح خطبہ فرمار ہے تھے وہ یا toobaa-elibrary blogspot.com

دوسرا صحابی آیا کہ یا رسول اللہ اب تو بارش کیوجہ سے آمدور فت ختم ہو گئی ہے اور نقصان ہوتا ہے۔ دعا فرمائیں کہ رک جائے۔ صور صلی اللہ علیہ وسلم نے خیال فرمایا کہ شہر کے باہر جنگلوں میں مارش موجائے تا کہ جانوروں کیلئے گھاس پیدا مو تو حضور ملکیاتی سنے د ما فرماتی حدیث میں ہے کہ مدینہ شریف سے بادل غائب اور اس کے ارد گرد بارش شروع رہی-کی بزرگ سے ایک شخص نے سوال کیا کہ حصور مل اللہ کیا بشر ہیں ؟ انہوں نے فرمایا کہ بشر بے شر ہیں کہ آپ کی ذات میں کوئی شر کوئی نقص نہیں۔۔۔ سب سے اول محبت اللہ تعالیٰ کی دوم درجه محمد منتالیم صلی الله علیه وسلم کا مگریه محبت ایسی موکه خدا کی سرحدے نہ ملے۔ بزرگان کی محبت ایسی کہ نبی ملٹی ایم کی سرحدے نه مل جائے۔ اگر خدا اور رسول ملی اللہ فرمائے کہ سم حد ملا دو تو ہم ملا بھی دیتے۔ ہمارا اس میں کیا نقصان ہے۔ لیکن انہوں نے فرمایا کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کواللہ کامقام دینا شرک فی اللہ ہے اور ولی کو نبوت سے ملانا شرک فی النبوۃ۔ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے كر مجركو خدا كے نام سے يكارو تو بم يكارتے بماراكيا نقصان ہوتا ہے؟ گر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی تمام زندگی بندگی میں

قرآن میں ہے کہ مکہ والوں نے مطالہ کیا ہم اس وقت toobaa-elibrary blogspot.com ایمان لائیں گے۔ جب آپ آسمان پر چڑھ جائیں۔ ہمارا یقین ہے کہ اگر حصنور صلی اللہ علیہ وسلم اس ارداہ کی دعا فرماتے تو مقبول ہوجاتی لیکن آپ نے فرمایا قل شبحان کرتی علی کنٹ الا بشراً رسولا کی یہ ایس کے بہاولپوری قرآن میں نہیں ہے؟ گناہ گار کو توبہ یہ آیت آپ کے بہاولپوری قرآن میں نہیں ہے؟ گناہ گار کو توبہ کی توفیق ہوگی کیونکہ وہ بدی کو نیکی سمجھ کر کرتا ہے۔

and the second s

Andrew Control of the state of the control of

was a fire the contract of the second of the second

y the experience and make the

ورس نمبر: ۲۱ ۱۲۶رچ ۱۹۲۳

## التراورر مول اللكاكل سفرت

· الله تعالیٰ سے محبت رکھنا ضروری ہے اور اللہ کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت ہے تو ہم پر ان کی محبت فرض حصور مل اللہ کو صالبہ سے محبت تو صحابہ کرام کی محبت فرض- اس طرح جو لوگ اللہ کی اطاعت کرنیوا کے بین علماء و اولیا کرام ان سے سمیں محبت رکھنی ہوگی والدین استوااشد حیاً لند- مومن کو سب سے زیادہ محبت الله تعالى سے ہے۔ معیار محبت الله تعالى و محمد من الله كا كه دعوى تو سب کرتے ہیں کہ ہمیں اللہ تعالی سے محبت ہے اس طرف سے تو مبت ہے گرالند کی طرف نے محبت ہے کہ نہیں ! ہمارے کھنے سے کیا۔ اللہ جواب دے کہ مجھے تجھ سے محبت ہے۔ تو یاد رکھو جب ممیں اللہ و محمد (صلی اللہ عدب وسلم) سے معبت فرض ہے تو ممیں یہ کرنا جاہیے کہ اللہ و محد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو کس طرح تحمیل کہ انہیں ہی ہم سے محبت ہے کہ نہیں۔ توالتہ واس کے رسوال ما المراس الما المراس والمراس ورسوا

نکلے تو اللہ و محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ہم سے محبت ہے معیار محبت دو نوں محبتیں فرض حدیث لایوُمن احد فم حتی الخ حضور ( صلی الله علیہ وسلم) کا فرمان ہے کہ جب تک میں اولادموالدین وغیر د سے ریادہ محبوب نہ ہوں تو کوئی آدمی مومن نہیں بنتا۔ بہت لوگ ایسے ہیں کہ حضور (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جدائی پر نہیں روتے اور ماں باپ مرجائے توروتے ہیں تو یہ بظاہر کیسے ہوا؟ بزرگان وغیرہ و شارحین کرام نے فرمایا کہ اس کے باوجود بھی یہ ہو سکتا ہے کہ حضور ملی ایم سے مال باب سے زیادہ محبت ہووہ یہ ہے کہ محبت کی محبت طبعی و عقلی - مثلاً طبعی وہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بہ نسبت محمد (صلی الله علیه وسلم) کے والدین کے ساتھ طبعی طور پر معنت زیادہ رکھی ہے یہ تفاضہ طبیعت ہے، اللہ کے بال تفاصلہ طبیعت تول نہیں۔ عقلی محبت کہ محمد کے طفیل ایمان اور ایمان کے طفیل جنت تو یہ فائدہ ہمیں محمد رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم سے حاصل موا۔ اگر کرورٹہاروپیہ پیش کریں توموت کا وقت ٹلتا نہیں بیماری نہیں ملتی -بڑھایا نہیں ملتا جنت کا اثر ایسا ہے کہ زندگی میں روال نہیں - بزرگ کا قول ہے کہ ایمان کے ذریعہ جوجنت ملتی ہے اِس

میں دیر تاخیر نہیں بلکہ جب آدمی مرتا ہے تو جنت فرمایا جت کی

; نذگی ایسی عزت ہے کہ ذلت نہیں اور ایسی امیری ہے کہ غربت نہیں اور ایسی بقا ہے کہ فنا نہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ والدین سے کافائدہ ہوا تنہائی میں بیٹھ کر سو ہے کہ جو فائدہ حضور ملی ایم سے موا وہ ان کے ماسوا کسی سے ملا؟ تومعلوم ہو گا کہ جو فائدہ نبی ملی لیے مواوہ کسی سے نہیں ملا تو جو آ دمی تنہائی میں حضور ملی کیا ہم و والدین کی معبت کا تول کرے تو ضرور زیادہ محبت بنسبت والدین کے حضور ملی ایم سے موگی یہ محبت عقلی ہے جو حضوملی ایم والند تعالیٰ کو بند ہیں اس میں دونوں محبت فرض ہو گئیں معیار محبت و حائزۃ رُعو**ي المحبتِ فِي الْعُورِي وَلَكُن لا يَجْعَن**ى كلام المنافق الخِر دعوى تو كرتے ہیں کہ مجھے اللہ تعالیٰ واس کے رسول ملٹی ایم سے محبت ہے مگر رب العزة تول كريس كے كه معيار محبت اصلى ہے كه نقلي قل الكتم تحبون الندكهد سے اعلان كر دے اپنى است يا تمام لوگوں كو كه اگر واقعى الله تعالیٰ سے محبت رکھتے ہو تو فَا تَبِعُو نِیْ میری ا تباع کرو - اگرا نسان کھے كم مجھے رب العزة سے محبت ہے یہ تو یکطرفہ محبت ہوئی دوسری بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بھی فرماویں کہ مجھے تم سے محبت ہے۔ ادنی کی طرف سے اظہار محبت محید نہیں بڑی قیمت تویہ ہے کہ اللہ بھی فراوی کر مجھے انسان سے محبت ہے۔ حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے فوایا کہ میری اتباع اگر کرو تو آپ کے دو نوں دعوے سچے ہوتے ایسہ ہیں کہ ہمیں اللہ تعالی سے محبت ہے اور اللہ نے فرمایا کہ محمد ملکی اللہ

کی اتباع کرو توالٹہ تعالیٰ کو تم سے معبت- توڈبل محبت ہو گئی اس ا تباع کا نام سنتہ اور خلاف ا تباع کا نام بدعتہ ہے۔ اسلام کے نازک مسئلہ کا داروبداران دو نول پر ہوا بدعت وسنتہ بدعت یہ ہے کہ غیر دین کو دین بنانایسنته که الله و محمد (صلی الله علیه وسلم) کی محبت کا معيار پيغمبر كي اتباع پر چلنا ورنه دو نول محبتيں ختم ولكم في رسول الله <u>اسوہ حسنتہ اگر مومن بننا ہے تواہی زندگی کو حسور می آئین</u> کی زندگی کے مطابق بناؤیہ تہارامومن ومسلم بننا ہے اب بهال بدعته و سنته وغیره کی حقیقت کھل جا نیگی پهال تین چیزیں معلوم ہو گئیں ایک یہ کہ آ دمی گناہ کو گناہ سمجھ کر کرتا ہے تووہ فاس گناہ گار کہلائے گااور دوسرا آدمی گناہ کو دین سمھرکر کرتا ہے وہ بدعتہ ہے یہ بہت بڑا گناہ ہے تیسرا کہ دین کو دین سمجه کر کرنا غیر دین کو دین نه سمجھنا کتاب و سنتہ کے مصامین متفقہ فراتے ہیں کہ گنائگار یعنی گناہ کی نسبت بدعتہ بہت بڑا گناہ ہے۔ مطلب یہ ہے کہ گناہ کو گناہ سمجھ کر کرنا تھم گناہ۔ گناہ کو دین سمجھ کر کرنا بڑا گناہ تواگر ہر سال مولوی نیا دین بناتار ہے تو کیا ہم اس کی پیروی کرتے رہیں؟ ہرگز نہیں کیونکہ یہ جنت والا تمرہ تو حصور ملی اتباع اور پیروی کرنے پر ملیا نہ کہ اس مولوی کی اتباع پر جو سر سال نیا دین بناتار ہے مثلاً درزی کوایک آدمی کھے کہ میاں یہ کپڑا ہے۔ فلال نمونہ کی شیروانی بنا دو اس کی لمبانی

عیره خود مقرر کر دی - اب درزی دیکھتا ہے کہ شیروانی کی دو این طرف سے بڑھا کر پیٹھ پر معین کر دی۔ لمبائی کا خیال نہ رکھا <sub>کا</sub>ئے ۱۸ کے ۱۹ انچ رکھدی- تواپنے حساب پر شیروانی فٹ کر کے الک کے پاس لے گیا اور تیس رویسیہ معاوصنہ مانگا مالک نے دیکھ کر کھا کہ تم معاوضہ کے لائن ہو کہ جرمانہ کے ؟ معاوضہ تو تب ملتا جب میرے تھنے کے مطابق تیار کرتے آب آپ فیصلہ کریں کہ دنیا کی عدالت اسے جرما نہ لگا نیگی یا معاوصنہ ادا کروا نیگی ؟ یہی حال اس شخص کا ہے جو حضور ملٹی ہی ہیروی نہیں کرتا بلکہ اپنے دماغ سے نیا دین بناتا ہے اور نیا دین حصور ملی لائے ہے خلاف ہے توجواس کے خلاف حضرت جنید بغدادی رحمته الله علیه فرماتے ہیں که اگر آدمی موامیں ارد ہا ہویا یا نی پرچل رہا ہوا گر حصنور کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک سنت کے خلاف ہو تو اس کو آدمی نہ جانو بلکہ وہ ہندو جو کی ہے۔ دومسرا شخص کیرا مجمع نمونہ دیا گیا اور اس نے نمونہ کے مطابق تیار کردی۔ تیسرا شخص جس نے کیڑا تورہے دیا گراینی طرف سے دوسرے نمونہ کی شیروانی تیار کی یہ شخص گناسگار کی مثل ہے کہ تم سے ہمارے منشاء کے مطابق تیار نہیں گی- بدعتی وہ کہ حضور التعلیم ك خلاف على مردين سمجه كره.يث ما ابتدع قوم بدعته الاوقد

ا نتقص منهم بقدر ها من سنتي الى القيمه ثم لا يعود الزحضرت حيار" سے مروی ہے کہ کوئی قوم بدعتہ کاار کاب نہیں کرتی کہ دین نہیں کر اللہ تعالیٰ اس بدعت کے انداز کے مطابق ان بدعیوں کو سنتے سے محروم کر دیتا ہے پھر وہ سنت قیامت تک واپس نہیں لوٹتی بخاری و مسلم شریفین میں ہے کہ حضرت عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں كان رسول الله اذا خاطب احمره عيناه ‹ و علا صوته و اشتد غضبه كانه منذر جیش ایسامعلوم ہوتا تھا کہ خطرناک حملہ آور سے ہمیں ڈرارے ہیں کہ بیو۔ تقریر کیلئے بھی حصور ملٹائیلیم کا اتباع ضروری ہے یہ نہ کہ ممبر پر چره کر گانا بهانا شروع کر دیا۔ حضرت حنظلہ حضور ملی ایم کی تقریر کااثر بیان کرتے ہیں کہ مرابی بکر توابی بکر نے فرمایا قال کیف -----انتھے ظلہ جواب قلت نافق حنظلہ کہ حنظلہ منافق ہو گیا۔ ہم نفاق میں سر تک ڈوب گے کان رسول الٹدید کرنا بالجنتہ والنار جب حضور صلی الٹد علیه وسکم جنت و نار کا ذکر فرماتے ہیں تو استکھیں ہمہ پڑتی ہیں گویا جنت و دوزخ كو سامنے ديكتھے ہيں تم <u>عَافْنَا الا ولاد</u> پھر جب واپس جاتے ہیں تو اولاد وغیرہ سے محبت ہو جاتی ہے اور جو تحبیر حصنور ملی کی سنا وہ ختم ہو جاتا ہے۔ تو یہ بھی منافقت ہے کہ حصور ملالیکی مجلس میں تحیصه اور ، اور گھر تحیصہ اور عالمت، تویہ ایک نفاق ہےجب یہ تقریر فرمائی تواتی بکڑ فرمانے لگے کہ یہ تومیراحال ے کہ دل کانب رہا ہے ہنگھیں برس رہی ہیں گر جب واپس

ا منتے ہیں توسب حتم ہوجاتا ہے۔ مستحمد فد هبنا الی رسول الله ملتی کیاتیم بھر ہم حصور ملتی کیاتیم کے پاس جل ر ہے کہ فیصلہ سنیں حصور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس گئے عرض کی بارسول الله صلی تعلیہ وسلم آپ کی مجلس میں یہ حالت اور بعد میں یہ ۔ عالت - حضرت نے ارشاد فرما یا کہ اگر تم ہمیشہ رہتے ما گنتم عندی جس طرح میری مجلس میں حالت ہوتی ہے تصما فیکم الملائكة تو فرشتگان آپ سے مصافحہ کیا کرتے فرمایا لیکن حنظلہ یہ گھرٹی گھرٹی کی بات ہوتی ہے۔ یہ نفاق نہیں بلکہ یہ میری وجہ سے ایک نور ہوتا ہے جو گھر واپس جانے سے گھر کے کامول میں نہیں ملتا۔ حضرت عائشہ صدیقہ والی حدیث جو بچھلے صفحہ پر گذری ہے اذا خاطب آلخ حضرت عائشہ صدیقہ فرماتی ہیں کہ آپ ممبر پر چڑھے تو آپ کی آنکھ کا رنگ تسرخ ہو گیا آواز زور دار ہو گئی فرمایا ان احسٰ الحدیث کتاب النّدسب سے بھلی بات اللہ کا قرآن واحس الصدی حدی محمد و شرالا مور محد ثاتها تمام شریر کامول میں سے شر بات یہ ہے کہ دین میں ری بات دین بنا کر پیش کرنا۔ اس کے بعد گویا ایک دوسری روایت حدیث - الفاظ حدیث من احدث فی امر نا حذ**اما**لیمن فهور دیجو ر تبدیلی کرنے گاؤہ مردود ہے مسلما نوں کے جھگڑے اس طرح ختم ہو سکتے ہیں دیکھیں جس مولوی نے نیا دین بنایا جو حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کے خلاف ہو تو ہمیں جاہیے کہ اس نے دین کو

یمینک دیں. مامون الرشيد بيطا بارون الرشيد كا اس كى سلطنت مراكش ہے لے کر کشمیر تک تھی اس نے اپنے دور حکومت میں ایک نیا مسئلہ بیدا کر دیا کہ قرآن مخلوق ہے غیر مخلوق نہیں اگر کوئی غیر تخلیق کھتا تو گردنیں اڑا دیتا بہت علماء کی گردنیں اڑا دیں کہ گرد نوں کے ڈھیرلگ گئے۔ ایک مولوی حضرت عبد العزیز صاحب رحمیر اللہ یمن کے رہنے والے تھے انہوں نے سوچا کہ علماء کی گرد نوا محصر لگ گئے ہیں مگر مامون الرشید نے مسئلہ نہیں سمجا مولوي عبدالعزيز رحمته النميسف اينا بيشا ساتصليا اور سفر كيابيط كوكها کہ مجھ سے سوال کرنا کہ قرآن مخلوق کہ غیر مخلوق۔کیونکہ آدمی ڈر کے مارے یہ مسئلہ چھیڑتے نہیں تھے تو بچے نے موقع پر مسئلہ پوچھا مولینا نے کہا کہ بچہ قرآن غیر مخلوق ہے بچہ نے کہا کہ مامون تو تخلیق کہتا ہے مولینا نے فرمایا کہ مامون جخ مارتا ہے۔ تو مامون نے حکم دیا کہ کے لاؤ تومولینا اور بحیہ پکڑے گئے انہوں نے حیرمیل کا فاصلہ اس طرح فطے کیا کہ دو نوں طرف فوجیں ررہ پوش اور ننگی تلواریں کئے کھڑی تھیں بیٹا تھے کھرا کر قدم اٹھا رہا تھا۔ مولانا نے کہا قدم جماؤ بڑائی صرف خداوند کریم کے لئے ہے۔ مامون کے یاس پہنچے مامون نے کھا کہ کیا آپ نے یہ مسئلہ بیان کیا ہے۔ کھا کہ بیان کیا ہے اور جب تک جان رہے گی بیان کرتارہوں گا۔ مامون نے کھا کہ تم نے

مری دائے کے مطابق کیوں نہیں کہا- مولینا نے کہا کہ یہ جومسکد تخلیق کا چیرٹا ہے جو نہ مانے اس کی گردن قتل کر دیتے ہو۔ کیا یہ دین کا سئلہ ہے۔ کہا ہاں! تو مولینا نے فرمایا کہ دین کس سے حاصل کیا کہا کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے تو مولانا نے فرما یا کیا نبی منتقبی کی می نے بھی یہ مسلہ چھیرا کہ خاموش رہے کہا کہ ظاموش رہے تومولینار حمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ اے بد بخت جس مسئله میں محمد ملطی ایم فاموش رہے کچھ نہیں فرمایا تو ہو کیوں نہیں ظاموش رہتا۔ آپ اس مسئلہ کومت پھیلاؤ۔ مامون کتنا معتزلی ہو۔ لکین اس زمانے کے لوگ بہت سمجھ دار تھے۔ مامون نے یہ سن کر دل میں توبہ کی اور یہ فقرے تلاوت کئے کہ کیکت عما سکت عن رسول التدكه جس مسلم ميں حضور صلی الله عليه وسلم نے کچھ نہيں فرمایا سم اس مسئلہ میں زبان بند کرتے ہیں۔ اسی مسئلہ کی تحریک میں امام احمد بن حنبل رحمتہ اللہ پکڑے گئے مامون نے کہا کہ اگر جار دن کے اندر مل جائیں تو پکڑو و گرنہ نہ پکڑو امام احمد حنبل رحمتہ اللہ چھپ گئے تین دن کے بعد جامع مجد کی طرف نکل پڑے ایک دوست ملا کہ آج آخری دن ہے آپ چھپ جائیں اس کے بعد گرفت نہیں، امام رحمتہ اللہ نے فرمایا کہ یہ اعلان میں سنا تھا مگر میں تین دن سے زیادہ روپوش نہ ہول گا، اگرچہ میری گردن اڑا دیجائے یر تومعمولی بات ہے۔ مگر میں حضور صلی اللہ علیہ واکہ وسلم کی سنت

کے خلاف نہ کروں گا کیونکہ حصور ملی ایکی غار میں تنین دن کے علاوہ زیادہ روپوش نہیں ہوئے آپ کو پکڑ کر جیل میں قید کر دیا گیا آپ كو كورا كائے، طرح طرح كى تكليفيں ديں-يادر کھويہ امام حنبل رحمتہ اللہ عليہ ہيں جنگوساڑھے سات لاکھ حدیث مبارک یاد تھیں کوئی معمولی ہتی نہیں تھیں۔ امام صاحب رحمتہ اللہ علیہ نے خود ابنی داستان لکھی کہ مجھ پر ایسی تکلیفیں ڈالیں کہ بعض وقت شیطان دل میں وسوسہ ڈالتا کہ اینے مسئلہ سے دستبر دار ہوجالیکن ایک شرابی نے میری جان بیائی شرابی نے کہا کہ کیا حال ہے میں نے کہا کہ اچا قال ہے شرابی نے کہا کہ گھبرائیے نہیں میں بیس سال ہے شراب پیتا ہوں اور بیس سال ہو گئے ہیں کہ روزانہ ۲۰ کوڑے کھاتا ہوں مگر اس کے باوجود میں اپنی عادت پر ڈٹا ہوا ہوں۔ آپ تو ماشاء اللہ ایک حق مسلہ میں گرفتار ہیں گھبرانے کی کیا ضرورت ہے۔ امام رحمتہ اللہ نے فرمایا کہ دل پر ایسا اثر پڑا کہ پھر شیطانی وسوسہ غالب نہ ہو سکا۔ آپ نے تمام عمر خربورہ نہیں کھایا۔ آخر موت کے وقت فرمایا کہ دل خربوزہ کو بہت چاہتا ہے۔ خربوزہ کھلاؤ۔ خربوزہ لایا گیا آپ نے خربوزہ لے کروایس کردیا کہ خربوزہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت تو ہے لیکن یہ علم نہیں کہ حضرت ِ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے کس طرح تناول فرمایا تھا<sup>۔ کاٹ</sup> کریا ویسے اگر میں کاٹ کر کھاؤں ، شاید حضرت (صلی اللہ علیہ وسلم)

TAT

نے کاٹ کر نہ کھایا ہو توسنتہ کے خلاف ہوجائے گا۔ اس لئے آپ نے خربوزہ نہ کھایا اور جال بحق ہو گئے۔

رس ممبر: ۲۲ ۱۹۲۲، ۱۹۲۳

## شيطان سينض ورامل سيمجبت

مہیں ایک سبن اعوذ باللہ سے طا- دوسرا ہم اللہ سے، مدیث حضرت ابی ہر رہ فرماتے ہیں کہ مسلمان ہر جا زکام ہم اللہ سے شروع کرے - تمام دین سبن کے نیچے ہے - اللہ نے قدرت انسانی کے اندر دشمنی کا جذبہ مرکز شیطان سے وابستہ کیا ہم درجہ بدرجہ اس کی پارٹی والوں سے اور محبت کا اصلی مرکز اللہ ہم درجہ بدرجہ اللہ تعالیٰ کے محبوب کے ساتھ تو معلوم ہوا کہ ہم اللہ نے ہمیں اللہ تعالیٰ کی محبوب کے ساتھ تو معلوم ہوا کہ ہم اللہ نے ہمیں اللہ تعالیٰ کی محبوب کا سبن دیا اور اعوذ باللہ نے ہمیں شیطان سے بغض کرنے کا سبن دیا ۔ ان میں دو چیزوں کا مختصر بیان کرتا ہوں آگے وسیع روشنی ڈالوں گا جار چیزیں رب العزت کو سخت

فرما یا کہ دنیا میں شرک اس لئے بھیلا کہ شیطان نے لوگوں کے دلوں میں یہ بات سٹانی کر نعوذ مالئے اللہ توالی دایا کے مادشاموں کی طرح میں یہ بات سٹانی کر نعوذ مالئے اللہ توالی تھی اللہ توالی توالی

(۱)- شرك : خضرت شاه ولى الله محدث دبلوى رحمته الله في

ہیں۔ مثلاً متحدہ ہندوستان کے شاہجال کو لے لو کہ بڑے بڑے کام تواینے لئے رکھے باقی چھوٹے عملہ پرمقرر کر دیئے۔ توجو بہت عالم و بزرگ تھے۔ انہوں نے سمجا کہ آسمان زمین وغیرہ بناناو تیاہ کرنا تورب العزت نے اپنے لئے رکھے اور باقی کام دومسرول کے سرد کئے۔ ہم نے اللہ تعالیٰ کے ساتھان کی بیاری چیز کو شریک کیا۔ آج تک شیطان کو تو شریک نہیں کیا، اللہ کے ساتھ شریک کس طرح کیا کہ اللہ تعالیٰ کے جو نیک بندے تھے ان کی تصویریں ما مجمد بنائے، مانگتے تواللہ تعالیٰ سے بیں مگر دل لگانے کیلئے تصویریا مجمہ بنا دیا ہے ایک نسل جلتی جلتی یہاں تک بہنجی کہ مانگتے تواللہ تعالیٰ سے ہیں مگر یہ ہماری درخواست اللہ کے یاس پہنچائیں گے جن طرح فرعون وغيره ان كو ذريعه سمجھتے تھے۔ جس طرح محمشر سے کام ہو تو ڈیٹی تمشنر وغیرہ سے سفارش کرواتے ہیں تو گویا اللہ تعالیٰ کو بالکل انسان کی طرح سمجھا آسمان کے نیچے کوئی ایسا کافر نہیں گذرا جس نے ان بتوں یا تصویروں وغیرہ کو دینے والا مانا ہو بلکہ وہ یہ کہتے تھے کہ ان کے علاوہ ہماری در خواست نہیں جا سکتی-قران ولئن سأنهم من خلق الطموت والارض كه تم مشر كول سے پوچو کہ آسمان وارض کو کس نے پیدا فرمایا ہے تو کہیں گے اللہ تعالیٰ نے اور پھر یہ بات جیس یہ ست کیا ہیں تو کہیں گے۔ ھولاشفعانا عند الله کر بیر مهاری الله تعالیٰ کے یاس سفارش کر نیوالے ہیں۔وہا

تَعَدُّهُمُ إِلَّالِيُقِرِ بُونَا إِلَى التَّدُ رُلَقَى -التَّد تعالَيٰ كَا قُرب حاصل ہوتا ہے۔ حفرت ثاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ اپنے زمانہ کے مجدد بزرگ اور بڑے عالم تھے۔ ایک بزرگ نے فرمایا کہ میں جج کو سفر کر رہا تھا۔ ایک یمنی رزگ سے ملاقات ہوئی مجھ سے پوچھا کس سے علم حاصل کیا میں نے کها شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ سے کہا کہ میں نہیں جانتا پھر پوچھا کہ وہ کن سے پڑھا تھا میں نے کہال فلال سے۔ کہا میں نہیں جانتا میں نے کہا فلال نے شاہ ولی اللہ رحمتہ اللہ محدث دہلوی سے پڑھا تھا۔ کہا کهاس کومیں جانتا ہوں۔ فرما یا کہ جس طرح ایک درخت طو بی جنت میں ہے جس کی شاخ جنت کے ہر مکان میں ہے۔ ہم پر اللہ تعالیٰ نے منکشف کیا کہ ہندوستان میں مسلمانوں کے کیے شاہ ولی اللہ درخت طوبی کے مثل ہے اور جس شخص نے اس درخت کی شاخ یعنی علم حاصل نہیں کیاوہ بہت محروم شخص ہے۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ انسانی وخدائی میں کیا فرق ہے اللہ تعالیٰ اربوں کام فرمائے تھکتا نہیں بجران کے خود ہر کام کو پہنچتا ہے کی کے سیرد نہیں فرماتا اس نے نظام ایسار کھا کہ بترمیری اجازت کے بغیر نہیں ہلیگا۔ انبیاً علیهم السلام وانسان جن لانکہ وغیرہ میری منیت میرے ارادہ کے بغیر کچھے نہیں کر سکتے واقعہ تو واقعہ ارادہ بھی میرے ارادہ کے بغیر نہیں کر سکتے انسان سنے النبر تعالیٰ کی وہ قدر نہیں کی جس کی وہ لائق تھے ہر کام اللہ کے

ارادہ سے ہوتا ہے قرآن میں ہے واذاسئلک عبادی عنی فانی قریب اجیب دعوۃ الداع اذادعان

الداع اذاد عان کیا بغیر واسطہ کے درخواست موصول ہوتی ہے یا کہ کسی کے ذریعہ گویا جب رب العزۃ سے ہا نگے توالٹہ تعالیٰ ہاتھ پھیلاتے ہیں کہ مجھ کو درخواست دید کے لیکن تو کھتا ہے کہ میں تجھے نہیں دیتا۔ فلیستجیبوالی وَلِیُسُومِنُوا بِی لَعْلَم یَرشُدُون لوگوں نے کہا کہ جس طرح انسان ہر کام نہیں کر سکتا اسی طرح نعوذ بالٹہ رب العزۃ بھی۔لیکن اللہ تعالیٰ نے تو ہر کام اپنے یاس رکھا ہے

الله تعالیٰ نے تو کہا کہ مانگو صرف مجھ سے لیکن یہ کہتے ہیں کہ ہماری درخواست تھرو نہیں جاتی کچھ لوگوں کو تحصیلدار کے دفتر میں کام ہوتا ہے کچھ کو تحمشنر وغیرہ کے دفتر میں ہرایک اپنی عاجت روائی کے لئے اس حاجت کے متعلقہ دفتر میں جاتا ہے جال لوگوں کی حاجت روائی تقسیم ہو کیا اللہ کے دربار میں سوا دربارِ مجد کے اور کوئی دربار ہے کہ جو چیز مالکووہ اسی دفتر سے تعلق رکھتی ہے یہیں سے مانگ اُن المساجد لِند فلاتد عُوامع احداً مانگے کے سلمہ میں معجد میں آؤاللہ تدالی کے سوا کسی سے نہ مانگو بچین سے مال باپ الحمد ملند الخرسكمات بين اور مبر نماز مين مبر ركعت مين يم يه تلاوت کرتے ہیں ایاک نعبد وایاک نستعین کہ صرف تجھ سے مانگتے ہیں۔اور ،

مرن تیری بندگی کرتے ہیں مگر اتنا کھنے کے باوجود بھی غیر اللہ کے رامنے ہاتھ پھیلاتے ہیں۔ حضرت بیران بیر شیخ عبدالقادر جیلانی رحمته الله علیه ان کے یبر حضرت شنخ شهاب الدین سهرور دی عوارف المعارف میں فرماتے اب کوئی میں مرحانی کا اور دور ہوگا کا اور دور ہوگا کی است کرو اور وہ بیں کہ اس شخص سے بڑا ہے سیدھی مجھ سے در خواست کرو اور وہ کے کہ میں تودوسرول کے ذریعہ کرول گا۔ توحیدیہ ہے کہ ہر امید و خوف و ضرر و نفع کا مرکز صرف رب العزة كو سمجھ- سمارا عقيده ہے كه الله تعالىٰ كے بعد درجه محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم كاسم-خود قرآن شريف بيان كرربا ہے اگر قرآن نہوتا توشاید یہ لوگ ہمارا کیا حال کرتے قرآن فرماتا ہے۔قل لا املک کنفسی نفعاولا ضرا الا ماشاءاللہ۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے محمد الحمد ے کہ میں اپنے نفس کے نفع نقصان پر قادر نہیں ہول مگر جواللہ تعالیٰ چاہیں ۔ گھر گھر میں قرآن ہے جس بزرگ کا ترجمہ دیکھواسی طرح ہوگا۔ شرک بری چیز ہے عیسا فی کہتے ہیں کہ اللہ کے ایک لاکھ ۲۲ ہزار پیغمبروں کے دور میں بھی مشرک رہے ہیں۔ گرجو نبی آخرالزماں کی خیرالامم امت ہے اس سے بڑھ کر مشرک کوئی نہیں کیونکہ ان کے دوتین بت تھے اور ان کے تو بے رشمار ھیں۔ ہم نے جہاں جھنڈا دیکھا وہاں رش کر دیا پر ستش شروع کر دی دو جار روز ہوئے میں اوچ شریف میں زیارت کیلئے گیا موں

اور امام ربانی و یا کیتن شریف وغیره کی خانقاموں کی زیارت بھی کی ہے گراس طرح کی جس طرح اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہیغمبر علیفہ کے علاو، کی کا درجہ خدا کے بعد نہیں۔ شرک ختم مختصراً۔ اس کے بعد دوسری بدعتہ وہ ہے کہ دین کو غیر دین اور غیردین کو دین بنانا تخلیق الطاعته من غیر دین- دین بنانا توالٹد تعالی کا حق ہے، ہمیں کیاحق ہے کہ دین تجویز کریں اگر ہم اپنا بنایا ہوا دین لے گئے تو اللہ تعالی فرمائیں گے کہ میرصیاس اس کا اجر نہیں کیونکہ یہ دین میں نے تو نہیں بھیجا۔ بدعت کے متعلق حدیث شریف میں آیا ہے۔ خیر الامور معلی الامور محدثہا و کل محدثتہ بدعتہ و کل بدعتہ صلاله و كل صلالته في النار او كما العوالسُمْ عَيْلِهِمْ قال رسولُ مُتَّالِيكُمُ الله-كه وین میں نئی بات پیدا کرنے والے کے لئے جہنم ہے۔ دو بنیادی چیزیں ہیں بدعتہ و شرک دو اور ہیں جو سارے دین کی روح ہیں أبك الحب لغير الله البغض لغير الله يهمين محبت حالانكه الله تعالى كو اس شی سے محبت نہیں مہیں بغض طالانکہ رب العزة کو اس شی مص بغض نهیں - مثلًا الله تعالیٰ کو تمام نیکیاں پسند اور تمام گناه نا پسند ہیں- تواللہ تعالیٰ کے ناپسند ہمیں پسند اور پسند ہمیں ناپسند (تشریح قرآن) آسمان پر روشنی ڈالتے ہیں تو بہت ستارے نظر آتے ہیں۔ لیکن روشنی کا مر کز سورج ہے ستاروں میں روشنی آفتاب کی حملک کی روشنی ہوتی ہے۔ متعدد اشیاء ہوتی ہیں مگر مرکز ایک ہوتا

ہے تو تمام برائیوں کا مرکز شیطن اور تمام نیکیوں کا مرکزر طمن اور بلاتیوں کا مرکز رحمٰ اس لیے پہلے اعوذ باللہ کی تعلیم دیکسی کہ دل میں شیطن کا بغض زندہ رکھنا اور اس کے بعد تعلیم سم اللہ کی دی گئی که دل میں رحمٰن کی محبت زندہ رکھنا۔ امام غزالی رحمتہ اللہ فراتے ہیں کہ بیاسے کواتنا یانی پسند نہیں جتنا شیطان کو گناہ پسند ہے شیطان انسانی اور جنی موتے ہیں جولوگ بری بات کھنے والے موں وہ انسانی شیطان ہیں۔ قران م<del>ن الجنتہ و الناس</del> اللہ تعالیٰ کو پسند طاعت و نیکی اور شیطان کو پسند کفر و گناہ ، اسی نکتہ کے تحت کائنات تقسیم ہے کہ شیطانی مرکز کہ لوگوں کا عقیدہ نگاڑو یہ بڑا گناہ ہے جو کفر ہے اور دوسری کہ گناہ کرواؤیہ کفر سے کم ہے یعنی بارٹی ہے مثلاً عیسائی عیسائیت میں اور مرزائی مرزائیت میں وغیرہ کوشال ہیں اور شیطان نامراد ان کارناموں پر بہت خوش ہوتا ہے۔ تومطلب یہ ہے کہ شیطان ورحمٰن کے کارندے بھیلے ہوئے ہیں۔ رحمٰن کے کارندے دنیا میں رحمٰن کے کام کو پھیلاتے ہیں اور شیطان کے کارندے دنیا میں شیطان کے کام کو پھیلاتے ہیں۔ تو بدلوگ شیطان کے کارندے اور نیک لوگ علما کرام وغیرہ رحمٰن کے کارندے۔ قرآن شریف میں دو نوں پارٹیوں کے متعلق بیا<u>ن ہے</u> اولنگ حزب الشیطن الخ کہ شیطان کی یار ٹی نقصان میں ہے اولئک حرب الله الله كى بار فى كامياب ہے نفع ميں ہے۔ اللہ تعالىٰ كے

دین کو پھیلانے والے سب اللہ تعالیٰ کے دوست ہیں۔ اللہ تعالی کی یار فی ہیں اور اللہ تعالے نے تو دنیا میں خبر دیدی ہے کہ میری یارٹی کامیاب ہے۔ اس سلسلہ میں تحفظ ضروری ہے کہ مثلاً ملک میں متعدد یار میاں ہیں، مسلم لیگ کے ممبر مسلم لیگ سے محبت رکھتے ہیں کیونکہ مقصد ایک ہے اور عوامی لیگ والے عوامی لیگ سے کیونکہ مقصد ایک ہے اگریہ ممبر آپس میں نفرت نہ رکھیں بلکہ معبت رکھیں توان کے مقصد میں پختہ ارادہ نہیں تو کامیا بی کی کوئی توقع نہیں اب ایک پارٹی رحمانی اور ایک شیطانی اگر ہم نے شیطانی پارٹی سے نفرت نہ کی تو کام کو محفوظ نہ کر سکیں گے اگر اپنی یارٹی کے علاوہ شیطانی پارٹی سے محبت رکھی تو معلوم ہوا کہ ہمیں ابنی یار ٹی سے پختہ محبت نہیں۔ تو قر آن میں ہمیں اعوذ باللہ سے یہ سبن ملا کہ شیطان اور اس کے کارندوں سے بغض کرنا اور سم اللہ سے یہ سبن ملا کہ رحمن اور اس کے کارندوں سے محبت کرنا۔ ابی داؤد، ترمذی، نسائی شریفیں میں حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث صحیح ہے کہ من احب للہ جو سخص الله تعالی کیلئے محبت کرے و ابغض لله اور الله تعالیٰ کے لئے

بغض کرے و اعظی لٹد اور اللہ کیلئے دے یعنی اللہ تعالی کے دین پھیلانے میں جو صرف کڑے و منع لٹد اور اللہ تعالی کے لیے روکے یعنی شیطانی کارندوں کو کچھ نہ دیے فقد اسٹیمل الایمان تواس کا

امان مکمل ہے۔ تومعلوم ہو گیا کہ محبت اللہ کی وجہ سے بغض اللہ تعالی کی وجہ سے مال دینا نہ دینا اللہ کی وجہ ہے یہ جار چیزیں جس میں ہوں قواس کا ایمان مکمل ہے۔ محبت لٹد کی تشریح کہ دو چیزیں ہیں کہ اللہ تعالی کو اعمال یا انتخاص سے محبت تو آپکو بھی اس سے مبت محبت وه نهیں جو تم خود اختیار کریں بلکہ وہ جو بتلائیں۔ مثلاً رب العزة كوانبياً عليهم السلام ہے محبت خصوصاً حصور صلی اللہ علیہ وسکم ہے محبت توہم پران کے ساتھ محبت فرض۔ اللہ تعالی کو ملاککہ اور تمام مؤمنین و صالحین سے محبت تو سم پر بھی محبت فرض پہ نہیں کہ اللہ کے ساتھ تو محبت اور اس کے محبوب کے ساتھ محبت نہیں قرآن میں ہے۔ اللہ ولی المؤمنین انبیاً علیهم السلام کے ساتھ مجت ایک ملائکہ کے ساتھ محبت دوم، سوم مؤمنین کے ساتھ محبت مومنین درجه بدرجه بین تو محبت درجه بدرجه هو جو زیاده اقارب ہیں ان سے زیادہ محبت ، محبت تمام مؤمنوں سے ہو مگر اپنے اقارب سے محبت زیادہ ہو۔ اسلام پر اگر ایک دس منٹ عمل ہوجائے تو تمام مسلمان مدحرجائیں، قرابت اسلام کی شرط نہیں اگر رشتہ دار غیر مسلم ہو تو اس سے باقی کے علاوہ محبت زیادہ ہو-جنگ حنین کے موقع پر کفار کا کشکر س ہزار اور مسلما نوں کا کشکر ۱۲ مرار تھا یہ پہلا موقع تھا کہ سلما نوں کی تعداد زیادہ تھی ورنہ ہمیشہ ملمانول کی تعداد اکثر دس گناکم رہی ہے تو اس موقعہ پر بعض

اصحاب نے کھالن نغلب الیوم۔ آج مہیں کوئی شکت نہیں دے سکتا الله تعالی کو به لفظ نایسند گزرے که په مجھ پر نہیں بلکه تعداد پر بھرور رکھتے ہیں۔ تو ہوازن قبیلہ ہم ہزار کی تعداد میں یہاڑوں میں چھپ کر بیٹھے گئے اور مسلما نول کو کوئی پتہ نہیں توجب انہوں نے تیر برسانا شروع کئے تو حصور ملتہ اور چند صحاب کے علاوہ باقی سب سال گئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا صبر دیکھو کہ اکیلے چند اصحابہ کے ساتھ میدان میں کھڑے ہیں ٹہر کر نکارا کہ نبی شکت کے وقت بھی توالله تعالیٰ نے فتح دی اور بہت مال غنیمت ملا کیونکہ کفار تمام مال لیکر آئے ہوئے تھے۔ حیہ ہزار افراد جو قیدی ہوئے عورتیں، بچہ وغیرہ شامل تھے، حالیس ہزار چھٹانک جاندی۔ بے شمار اونٹ، ہمیر"، بکریاں وغیرہ پر مسلما نوں کا قبصہ ہوا تو صحابہؓ نے کہا کہ جلو حضور ملی این کے قاعدہ کے مطابق درخواست كرين - ان قيديون مين حصور كريم صلى الله عليه وسلم كي رصاعی بہن شیماً تھیں۔ جب انہیں آپ کی خدمت اقدیں میں لایا گیا، آپ مٹائیل نے فرمایا کوئی نشانی دیں۔ بچین میں ان کی پیٹھ پر آپ نے دانت مبارک چبھوئے تھے اس کے نشان باقی تھے وہ وکھائے گئے اس پر آپ نے فرمایا یاد آگیا۔ تو آپ نے اپنی جادر مبارک بچھا کرانہیں اس پر بٹھایا اور مرحبا فرمایا پھر فرمایا کہ جی چاہے

تو آپ میرے ہال عزت سے قیام کریں اور اگر اپنی قوم میں جانا يند كرين تو آپ كوروانه كردين - كينے لكين اب تومين جانا جامتي موں پھر آ جاؤں گی- اور ایمان لائیں- تو آپ مائیلیم نے انہیں غلام ، کنیز اور ایک او نٹ دے کر بڑے احترام سے روانہ کیا اور قبیلہ ہوازن کیومہ سے یہ رصاعی بہن ۲ ہزار قیدی بھی چھڑا کر لے گئی- ہوازن کے لوگ مسلمان بھی ہو گئے کیونکہ اماں حلیمہ قبیلہ سعد بن بكر بن موازن سے تھیں۔ ان لوگوں نے كما آپ نے مارے قبیلہ کی خاتون کا دودھ بیا ہوا ہے۔ اگر آج کوئی دوسرا بادشاہ ہوتا تو وہ ہم پررحم کرتا۔ مگر ہمیں آپ سے رحم کی زیادہ امید ہے۔ کیونکہ آپ تو فصل و شرف میں ہر ایک سے بڑھ کر ہیں۔ قبیلہ بنی سعد آج تک فر کرتا ہے کہ ہماری عورت کا نبی المُتَلِيَّةُ اکرم نے دودھ نوش فرمایا اور بندہ خدا وہ فخر کیوں نہ کریں، کوئی تھم ہستی نے تو دوده نهیں پیا ؟ ایک مرتب بنوسعد کا ایک مردیج پر آیا تو حصور صلی الله عليه وسلم نے سب سے زيادہ اس سے محبت فرمائی تو معلوم ہو گیا کہ درجہ بدرجہ محبت ہونی جاہیے رشتہ داروں سے زیادہ محبت۔ بات یہ ہے کہ دارور ار سب محبت پر ہے۔ حضور سلی النام کو باقاعدہ محبت تھی بے قاعدہ نہ تھی تو ہمیں بھی اسی قاعد : پر محبت رکھنی ہو گی- حضر بلال مبشی سے محمد رسول اللہ ملٹی این کو محبت تھی۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم وصال فرما گئے تو تحجے د نوں بعد حضرت بلال ا

مبنی ہجرت فرما گئے پوچھا گیا کہ کیا وجہ آپ نے فرمایا کہ روصنہ رسول نکل جائے آج سے حضرت بلال حبثی کی آذان ختم ہو گئی یہ ہوتی ہے محبت حضرت بلال فرماتے ہیں کہ حصور صلی اللہ علیہ وسلم خواب میں تشریف لے آئے فرمایا بلال ہجرت کیوں کی، بس جب صبح ہوئی بستر اٹھایا مدینہ کی راہ لی جب مدینہ میں خبر ملی تو بیے، بیاں وغیرہ سب مدینہ سے باہر بلال کی خاطر آگئے کہ استقبال کریں گے۔ جب حضرت بلال تشریف لائے تو کھا کہ کیا خدمت کروں میے بچیوں نے کہا کہ اذان سنا دو فرمایا میں نے تو پخت ارادہ کر لیا ہے کہ پیغمبر ملی اللہ کے بعد کسی کو اذان نہیں سنانی-انہوں نے کہا ہم بھی حضرت المالیکیلم کے پڑوسی توہیں۔ اس وقت اذان کیلئے صرف چھت تھی جس پراذان دی جاتی تھی مگر ۱۰ میل دور آواز جاتی تھی جب اذان فرمائی توسر سر گھر سے بیچے بچیاں اور بڑوں کے رونے کی آوازیل نے لگیں کیونکہ ان کو حضور ملٹی لیٹنے کا زمانہ یاد آگیا

یہ اس کئے کہ حضرت بلال حبثی کو حضور اکوم صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت تھی اور حضور اللہ کا کہ حضرت بلال سے محبت تھی نہ کہ ابولہب جو جیا تھا کیونکہ اللہ تعالیٰ کو حضرت بلال محبت تھی نہ کہ ابولہب جو جیا تھا کیونکہ اللہ تعالیٰ کو حضرت بلال حبثی سے محبت تھی قرآن میں ہے۔ تبت یدا آبی لھب و تب المنفی محبت تھی قرآن میں ہے۔ تبت یدا آبی لھب و تب المنفی toobaa-elibrary.blogspot.com

عندالخ الله نے فرما یا کہ ابولہب اس کی کما ئی برباد ہوجائے اور اس کی بیوی جو حضرت ملٹی آیلم کے راستہ میں کا نہے بچیا یا کرتی تھی۔ سماری میت بھی اسی قاعدہ صحیح کے مطابق ہونی جا ہے۔ دیکھوسلطان سکندر کتنا بڑا بادشاہ گزرا ہے مگر نام حضرت بلال صبنی کا زندہ ہے اقبال ہے اقبال کس کے عثق کا فیض عام ہے رومی فنا ہوا صبی کو دوام ہے مگر سم ان سے معبت کرتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ بغض فراتے ہیں کفار کی دوستی سے ہندوستان کی حکومت گئی جب انگریز آئے تو نظام حیدر، حیدر آباد دکن سے اور کوئی بنگال وغیرہ سے انگریزوں کے ساتھ ہوئے توجب قلعہ باقی رہ گیا باقی سب سلطنت ملمانوں کی برباد مو چکی تھی توسکھوں نے قلعہ پر حملہ کرنے سے انکار کر دیا کہ اس قلعہ کے سامنے لاکھوں مسلما نوں کی گردنیں جھکا کرتی تھیں یہ ان کی مقدس جگہ ہے ہم اس پر حملہ نہیں کرتے تو انگریزوں نے آپس میں مشورہ کیا کہ ان میں ایک قوم پیسہ کی اتنی اللی ہے کہ پیسہ کے عوض خانہ کعبہ کو بھی حملہ میں لے لیں۔ وہ ملمان ہیں توچند عہدوں کی لالج دے کر مسلما نوں سے تیر چلوائے فار کروائے تو قلعہ میں بہت سی شہزادیاں اس حالت میں شہید ہوئیں کہ تلاوت قران کر ہی تھیں۔ اسی طرح ابن علقی جو مستقلم toobaa-alibrary bloose of months

کا اتحت تھا صرف ذاتی کش کمش کی بنا پر ہلاکو و چنگیز کے ماتھ مل گیا میدان سے فوج کی دوسرے علاقہ میں منتقل کر دی اور جب مستمن نے پوچھا کہ حملہ آور آ بھے ہیں کیا کریں کھا کہ صلح کرلیں یہ آپ کو کچھ نہیں کہیں گیا گریں کھا کہ صلح کرلیں یہ آپ کو کچھ نہیں کہیں گئے بلکہ اپنی لڑکی کا بیاہ آپ کے لڑکے سے کریں گے آپ ہتھیار ڈالدیں تو صرف اس سازش کی وجہ سے علماء کرام و بنوالعباس قبیلہ کے لوگ دس لاکھ کی تعداد میں ایک دن میرخ رہا۔ آئ میں قتل کروئے گئے اور دریائے دجلہ کا یائی پانچ دن سرخ رہا۔ آئ مسلمان کافر دوستی ترک کر دیں تو سب کام درست ہوجائیں۔ ورنہ مسلمان کافر دوستی ترک کر دیں تو سب کام درست ہوجائیں۔ ورنہ ہم پر بھی خدا کی آفت تریب ہے۔

درس ممبر: ۲۳ 29ارچ 1964**،** 

## شيطانى اعمال سي نفرت

اعوذ بالله وبسم الله كا بيان كياتها كه بسم الله تهميل مبت كامر كزرهمان اور اعوذ بالله تهميل مبت ديتا هم كه معبت كامر كزرهمان اور اعوذ بالله تهميل مبت ديتا هم كه عداوت شيطان كي هروت معروت كامر كزشيطان - تو مهارى رائه عداوت شيطان كي طروف متوجه مو- اور بهر مبلغ شيطاني كي طروف يعني شيطاني چيزول كي تبليغ كرف والي حير ميلاني اعمال مثلاً كفر - گناه كبيره يا

صغیرہ یہ اعمال شیطانی ہیں ان سے عداوت شیطانی راہ پر لے جانے والے کام سے عداوت رکھنی چاہئے۔ تو شیطان کی منشا پوری کرنے والی تین چیزیں ہیں نمبر 1 شیطان، نمبر 2 مبلغین شیطانی، نمبر 3 افعال شیطانی۔ سمیں ان تینوں سے عداوت رکھنی چاہئے۔ کی نے اعمال شیطانی۔ سمیں ان تینوں سے عداوت رکھنی چاہئے۔ کی نے

حضرت تعانوی رحمتہ اللہ علیہ سے دریافت کیا کہ حضرت ایمان گناہ جانج محصولاً کہ حضرت ایمان گناہ جانج محصولاً کہ بڑا۔ فرمایا یہ بتاؤ چٹکاری اور انگارہ میں کیا فرق ہے۔ اس آدمی کا دل تعا کہ اگر صغیرہ تحہیں تو گناہ کر ڈالوں کپڑوں کے

صندوق میں انگارہ و چنگاری دو نول مضر ہیں۔ دل صندوق۔ ایمان toobaa-elibrary.blogspot.com

کبرا دا گر کم گناه کیا تو یهی نقص امن کا خطره اور اگر گناه کبیره کیا تو ت بھی نقص۔ تو مسلمان اس وقت بچ سکتا ہے جب ان تین مذکورہ بالا سے عداوت رکھے۔ بدعت تو اس سے بھی برمھکر ہے کیونکہ وہ توغیر دین کو دین سمجھ کر کرتے ہیں جسکی وجہ سے مدعتی كومرتے دم تك توبر نصيب نه ہو گی-اور بھم اللہ کے بیان میں بتلایا کہ یہ سبق دیتا ہے کہ معبت کامر کزرحمان ہے توسب سے اول معبت رب العزۃ سے دوم الله تعالی کے مبلغین سے وہ انبیاعلیہم السلام بیں درجہ بدرجہ خاص کر حضرت محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم سے محبت اسکے بعد علماء ربانیین سے محبت علماء کرام وہ جن کا علم و عمل صحیح ہو کیونکہ یہ الله تعالى كا اسطاف- عمله ہے- اور تيسرا مميس اعمال رحمانی سے محبت رتھنی جاہئے۔ اور اعمال اللہ تعالی کو تین پسند ہیں تمبر1 ایمان، نمبر2 طاعت، نمبر3 بدعت سے بینا۔ اعمال رحمانی

ایمان، ممبر2 طاعت، ممبر3 بدعت سے بینا۔ اعمال رحمانی بدعت سے بینا۔ ایمان طاعت تواللہ تعالی کی محبت کے سلسہ میں ان سے ہمیں محبت رکھنا ہوگی مسلما نول پر مہر بانی کرنی ہوگی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت اور مسلمان جو کسی بھی قصبہ میں ہواس سے محبت کرنی ہوگی۔ ایک مرتبہ صحابہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے عرض کی یا رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے عرض کی یا رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم بعض وقت لوگ نیک لوگوں سے محبت کرتے ہیں اللہ علیہ وسلم بعض وقت لوگ نیک لوگوں سے محبت کرتے ہیں

لين اعمال الحكے برابر نہيں توقيامت ميں كيا بات ہو گی۔ فرما يا اَلْمُءُ بن مغ مَن اُحَبِّ۔ جس کو جس سے معبت ہو گی قبِامت میں اسی کے ں۔ ماتھ ہوگا۔ اور فرمایا کہ آج تک میرے صحابہ کسی جملہ سے اتنے خوش نہ ہوئے ہوئگے جتنا کہ اس جملہ سے دیکھوصحابہ بر گزیدہ ہونے کے باوجود بھی قیامت کا خیال رکھتے ہیں۔ اور ہم اتنے گنامگار ہونے کے باوجود دنیا کا خیال رکھتے ہیں صحابہ جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ و الم محقیقی عاشق تھے غزوہ بدر میں انہوں نے عرض کی یارسول اللہ صلی الله علیه وسلم اگر سب حکم فرماویس که اینی جا نول کو سمندر میں ڈالدو تو ہم اپنی جانیں سمندر میں ڈالنے کے لئے تیار ہیں۔ ابوداؤد شریف میں صدیث ہے کہ ایک صحافی کواللہ تعالی نے مال دیا تواس نے ایک بالاخانہ تعمیر کرالیا۔ قبل زمانہ میں مدنیہ منورہ میں بالاخانہ نہیں ہوا کرتے تھے اتفاق سے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم وہال سے گذرمے فرمایا یہ کس کامکان ہے توصحا بی کا نام بتایا گیا- تحجہ دیر کے بعد وہ صحابی مجلس نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں تشریف کے آئے توسلام کیا گر حصنور صلی اللہ علیہ وسلم کا رخ مبارک اپنی طرف الجِها نه پایا جوروزانه مهوا کرتا تها- سم ساری عمر حصور صلی الند علیه وسلم کے خلاف زندگی بسر کرتے ہیں اور دو تین مولود شریف پڑھ کر عاشق رسول بن جاتے ہیں۔ عاشق رسول دنیا میں کیا شمار- بلکہ کمنرمت میں بھی عاشق رسول شمار ہو۔ تو حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی

یے توجی کی ایسی چوٹ لگی کہ اتنی والدین کے مرجانے پر نہ لگے۔ صحابہ سے پوچھا گیا کہ بے توجی کی کیا وجہ ہو گی تو ہاقی صحابہ نے مکان والاواقعہ سنا دیا تووہاں سے سیدھے گئے اور مکان کو گرا کر زمین کے برا ہر کر دیا فقط مکان کا واقعہ سنا اور یہ یقین نہیں کہ رمبش مکان والی که کسی اور بات کی اور کوئی حرام چیز تو نهیس بنائی بنایا تومکان تھا گریہ شایان صحابہ کے موافق نہ تھا کیونکہ صحابہ تو دین نبوی صلی التٰدعليه وسلم كو پھيلانے كے لئے آئے ہيں نہ كه بنگلہ بنانے كيلئے انکو تومسافر رہنا چاہئے۔ ہمیں بھی یہاں سے سبق حاصل کرنا جاہئے کہ ناجا کر تصرف سے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ناراض ہوتے ہیں دیکھو کتنی محنت کی چیز بنی ہوئی تھی گر حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی اتنی ناراصگی برداشت نہ ہوسکی گر لطف کی بات یہ ہے کہ اس گرانے کا حضرت سے ذکر تک نہیں کیا ہمارے باں تو اگر کوئی کسی پر احسان کرہے تو ہزار بار جتلاتا ہے ایک مولوی صاحب کو کی نے ہم کا تحفہ دیا 12 مہینہ میں مختلف وقت پوچیا کرتا تھا کہ مولوی صاحب سم پیٹھا تھا پسند ہیا کہ نہیں۔ پھر اتفاق سے حضور صلی الله علیہ وسلم کا وہاں سے گذر ہوا تومکان نہیں تھا پوچھا توواقعہ بیان کیا گیا حضرتِ محمد صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که دنیا اس جگه خرج کرنی چاہئے جو کبھی جدا نہ ہو خیر صحابہ کو حقیقی معنی میں معبت تھی- ایک دن صحابہ کو خیال گذرا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا

ن دگی میں تو دیدار نصیب ہوتا ہے مگریہ زندگی تو مجدود اور تنگ ہے ہ ہزت میں ہم اد فی درجہ میں ہو گئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم مقام عظیم میں ہونگے دیدار نصیب نہ ہو گا تو مل کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت اقدس میں گئے عرض کی کہ برطبی مصیبت پیش ہوئی ادر واقعه سنایا حصور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تو اللہ تعالی کی توجہ موتى خود الله سنے فرمایا- مَنْ مُلِطع اللّٰهُ وَالرَّسُولُ فَاوْلَئُكَ مُعَ الَّذِينُ ٱنْعُمُ الله علیہم الخ- تواللہ تعالی نے عرش سے حکم فرمایا کہ جس نے اللہ و رسول سے سمی معبت سے اطاعت کی تو اسکو جنت میں معیت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم حاصل ہو گی اللہ تعالی کو معلوم تھا کہ 20 مدی کے زبانی جمع خرج والے عاشن آئیں گے۔ تواس لیے فرمایا مُنْ يَطِعِ النَّدُ وَالرَّسُولَ الحركم النَّد و السِكة رسول صلى الله عليه وسلم كي اللاعت جو کریگا اسے جنت میں معیت نصیب ہو گی۔ معلوم ہوا کہ محبت لبانیه کا ثمره نهیں بلکه محبت حقیقی کا ثمره جنت میں معیت ہے۔ تو کتنی مهر بانی اور کتنا برا احسان فرمایا که اربول روبیہ سے بھی میں نصیب نہ ہوا یک تورسول کی معیت عظیم دولت شہیر وصالحین وغیرہ دوسرا جوان سے صرف محبت رکھے گا اور اطاعت میں برابری نہیں تووہ بھی جنت میں ساتھ ہو گا۔

دنیا میں کروڑیتی اگریہ اعلان کر دیں کہ جو ہماری مبت رکھے گا ہے اتنا مال دیا ہائے گایہ کتنا احسان ہے گراسکے toobaa-elibrary.blogspot.com

مقابلہ میں معیت اخروی کو بقا ہے جو ہمیشہ رہے گی تو یہاں مہشر مو گا کہ درجہ کی برا بری مو گئی جواب معیت کیلئے اطاعت ذریعہ ہوتی ہے مراتب کا فرق ہوتا ہے۔ جو تابعدار ہووہ اپنے اتا کا نوکر اور غلام ہوا۔ تو میں یہ پوچھتا ہوں کہ کراچی کے میٹروپول ہوٹل میں اگر صدر ایوب کی دعوت ہو تواسکا خاص چپراسی بھی توساتھ جائے گا تو کیا اسکے مرتبہ میں پہنچ جائے گا۔ تو ادبی وغیرہ سب غلاموں کی صورت میں جنت کی معیت میں ہوئگے۔ جس نے اللہ تعالی کی اطاعت کی وہ خادم اور مخدوم سب ملکر جنت میں ہوئے۔ انگریز کے دور حکومت میں اس خبیث نے ہم سے سب تعملیں جھین لیں اطاعت وغیره سب محیه تباه کر دیا اور ایک ایسی دنیا مسلط کر دی که مسلمانوں کو پوری تاریخ سے بیگانہ کردیا نہ ذھن رکھانہ فکر مسلمانی نہ نیکی ایک بات باقی تھی نیکوں سے محبت- انگریز خبیث نے ایسا کیا کہ وہ معبت بھی نصیب نہ ہوئی۔ انگریزوں نے علماء کرام و نیکول کے خلاف نفرت بھیلائی تاکہ انہیں نیکوں کی محبت نصیب نہ ہو۔ مسلمان ہو کر کسی دارمھی والے کو دیکھ لیں تواتنی بری مذاق کرتے ہیں کہ سننے کی نہیں ہوتی پھر خوش ہوتے ہیں۔ معبت کے سلسلہ میں پہلاسبق تسمیہ واستعاذہ کا دیا کہ وہ مرکز عداوت و مرکز معبت منهان منهان که اعوذ بالله تمتی اعتقای سبق دیتے ہیں که مسلمان كاكياعقيده مونا جاسي- مم في اعوذ بالله مين الله تعالى سے سهاراليا

یعنی ضرر کے ہٹانے اور نفع کے حاصل کرنے میں ہم نے اللہ تعالی ہے سہارالیا اور شیطان سے بچ گئے۔ صرف اللہ کے سہارا سے سمیں ان اعوذ یا نثرو بسم الله نے درس دیا کہ سہارا صرف الله تعالی کا ہے ورنہ اللہ کے سوا کوئی دوسرا لفظ ملا دیا جاتا۔ تو معلوم ہوا کہ موثر مرف الله تعالی کی ذات یاک ہے۔ اب میں اس مسلم کو واضح کرتا ہوں کیونکہ یہ بنیادی مسئلہ ہے ایک ہے موثر ایک سبن یہ دیا کہ موٹروہ ہے جواصلی کام خود کرنے اور دوسرا اسباب اس چیز کا نام ہے جو کام کا ذریعہ بن جائے توسبب کام کا ذریعہ اور موثر کام کرنے والے کو کہتے ہیں۔ موثر حقیقی مسلمان کے عقیدہ میں صرف رب العزة بين باقى سب اسباب بين - تقسيم اسباب- اسباب دو قسم کے ہیں ایک اسباب مامورہ دوسمرا اسباب منعیہ - اول اسباب مامورہ كرالند تعالى نے امر فرما يا دوم اسباب منعيه كه الله تعالى نے منع فرما يا-پھر دو قسم ہیں اسباب قطعیہ ، یقینیہ اسباب قطعیہ یہ ہیں کہ ایمان عمل صالح یہ جنت کے لئے سبب ہیں۔ مثلاً روٹی کھانا سیر ہونے كيلئے- بانی پينا پياس بھجانے كيلئے- قران إن الذين امنوا وُعْمِلُوالصَّلَاتِ اللهِ تعالى نے فرمایا کہ جسکو جنت لینا ہے نیک عمل کرے گرہم اسباب دنیا میں کوشش کرتے ہیں حالانکہ یہ چند د<sup>ن کیلئے</sup> ہیں اور سخرت کے اسباب باقی ہیں۔ پھر اسباب یقینیہ و

قطعیر کی دو قسمیں ہیں اخرویہ و د نویہ اخرویہ مثلاً ایمان طاعت وغیرہ toobaa-elibrary.blogspot.com

اور د نویه که زندگی بر قرار رکھنے کیلئے روٹی یا نی وغیرہ اور په د نوبه فانی اور اخرویہ باقی رہے گی- یہ ہماری بد بختی ہے کہ ایک یر عمل كرتے بيں دوسرى پرجى نہيں چاہتا- حالانكه اپنى چاہ كو تواللہ تعالى کی جاہ پر قربان کردینا جاہئے۔ کیونکہ اللہ تعالی تو فائدہ فرماتے ہیں۔ گاندھی نے بھوک ہر تال کی توہم نے دین کو چھور کر بھوک ہر تال ضروع کر دی۔ اگر آدمی بھوک سرطتال کر کے مرجائے تو خدا کے ز دیک دس ہزار مسلمان کے قاتل سے زیادہ مجرم ہے توفقہ کامسلہ ے کہ دوسرے کے قاتل کا توجنازہ پڑھا جائے گر خود کثی کرنے والے کا جنازہ بھی نہ پڑھا جائے خود کثی درست نہیں کیونکہ ہمارا ُ وجود سمارا نہیں بلکہ اللہ تعالی نے یہ وجود اس لینے عطا فرمایا کہ کھا پیکر اسکو باقی رکھواور اسخرت کیلئے کام کروجس میں ہمیشہ رہنا ہے گرہم بالكل غافل ہيں۔ مثلاً مشين كو تيل ديا جاتا ہے تاكہ صحيح سالم رہ كر چینی وغیرہ اپنا مقصد پورا کرتی رہے۔ اگر اس مشین کو حتم کیا جائے تو یقینی بات ہے کہ مقصد فوت موجائے گا۔ اگر ایک آدی کی کومشین دے کہ کیڑے سی لووہ بجائے کیڑے سینے کے توڑ دے تو مالک ناراض نہ ہو گا کہ جس کام کیلئے دی تھی اسکے تو خلاف کیا ہے اس لئے خود کثی جرم ہے جسم کو ہمخرت کی کمائی کیلئے رکھو تم نے توردیا تومالک نارائض مو گااور سخت گرفت میں لے گا-اسباب قطعیہ کی دو قسم ہیں اسباب ظنیہ کے متعلق plagabot مانا کے عاد شاہ

ہی حکم ذ<sub>م</sub>ا یا کہ اِس کو اختیار کرو مثلاً زراعت- تجارت ، صنعت و رفت المازمت یا دنیاوی تعلیم حاصل کرنا یه ظنیه بین یقینیه نهین-یہ روزی کے سبب ہیں ان اسباب کو مشین زندہ رکھنے کیلئے احتیار کرو کیونکہ روزی اللہ تعالی کومطلوب ہے۔ حضرت عرش کے زمانہ میں چند لوگ معجد میں بیٹھ کر ذكرالله كرنے لگے حضرت ورہ ليكرانكے پاس آگئے فرمايا كه تم روزی کمائے کیلئے دوڑو۔ نکمے مت بیٹھو کیونکہ سونا جاندی آسمان ہے نہیں برستے۔ عمر ابن عبدالعزیز ابن جوزی نے علماء کو خطاب کیا کہ تم کمائی میں لگ جاؤامت محمدیہ پر بوجھ مت بنو گر آج کل تو روزی یہ ہے کہ است محمدیہ کو غیر دین کی طرف بھیرو کسی کو کافر کہو تو نذرانہ تیار ہے۔ اور دین کی خدمت کو تو تحجیر سمجھتے ہی نہیں۔ یا بیمار ہوجائے توعلاج کرو حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث لکل دائر دُوَاءٌ الله تعالى كے علم ميں ہر مرض كيلئے دواء ہے فاذا وافقت دُواءُ الدَّاوْ جب مرض لاحق مو تو دواء كرو مريض الله تعالى كے حكم سے شفایاب ہو جائے گا ان کو ظنبہ کہا ذرا ظنی میں غور کریں تو سب جست ہیں مثلاً تاجر اپنی تجارت میں کتنا ہوشیار رہتا ہے صنعت و حرفت وغیره میں انسان کتنا ہوشیار رہتا ہے۔ ان کو ظنیہ کہا یقینی وه که ان ممل مو که سبب اختیار تو نتیجه حاصل - ظنبه کی مثال زراعت

معاش کے لئے بڑا ذریعہ ہے۔ معاش کیلئے سب سے اول پیشہ آدم ے زراعت شروع ہوا ہے اسکے بعد صنعت یہ ادریس سے شروع ہوا ہے لیکن جب ہم کاشت کرلیں کبھی تواو لے پڑگئے کبھی تھیتی نہیں ہوئی کبھی سردی کا غلبہ ہو گیا یہ اس بات کی دلیل ہوئی کہ موثر زراعت نهیں اسی طرح تجارت محی مهیشه کامیاب نهیں رہتی اس ہے بہت لکھ پتی ہنے۔ بہت لکھ پتی اس تجارت میں اپنا پیسہ تباہ کر بیٹے تورب العزة نے فرمایا کہ کام تم کرومؤثر میں ہوں میری منشاکہ نفع دوں یا ضرر۔ برمامیں ایک ہندو کالکڑی کا کارخانہ تعاجوجٹگل سے باتھیوں پر ساگوان کی لکڑی کثیر تعداد میں منگوایا کرتا تھا جن سے گاڑی کے ڈیے بنائے جاتے تھے اس ہندو نے مسلمان عیسائی اور ہندو قوم کیلئے ہر ہر قصبہ میں الگ الگ رہائش کے مکان یا فی کے تالاب باورجی خانے وغیرہ غرصکہ سرشے الگ بنائی سوئی تھی اس ہندو کو اللہ تعالی نے کروڑیتی سے زائد رقم عطاء فرمائی ہوئی تھی اسکے علاوہ کسی قوم میں سے مسلمان جائے کھے کہ مسجد بنوانی ہے دی ہزار روبیہ خرچ کتا ہے تو یانج ہزار خود دیتا یانج ہزار اس سے لیکر کام شروع کرا دیتا- ایک مرتبه مولانا مرتضی حس صاحب ناظم تعلیمات دیوبند برما تشریف لے گئے تو کھا کہ ہندو کو دیکھیں تو سی آج کلِ اگر کوئی آدمی 20روبیہ تنخواہ یائے تو مولوی کو دیکھتا ہی نہیں۔ کسی نے کہا کہ مولوی صاحب آئے ہیں، تو قدموں پر <sup>گرا</sup>

r. 4

خود تخته پر بیشا اور مولوی صاحب کو کرسی پر بشمایا مندول کی عادت کے مطابق باتھ باندھ کر باتیں کرنے لگا برمامیں بکا کائینکا کا لفظ اس طرح ہے جس طرح مم بات کرتے بھول جائیں تو کھتے ہیں کیا کھا۔ اسی طرح ہربات کے ساتھ کہتا بکا کائینکا کھنے لگا مولانا دنیا اچھی چیز نہیں بکا کائینکا پھر کھا کہ یہ آپ کی برکت دعا کی وجہ ہے بکا کائینکا مولانا نے فرمایا کہ اگر دنیا عمدہ چیز ہوتی تو تجھے ملتی- نہ تعلیم ہے نہ مات کرنے کا ڈھنگ ہے تو ہندو نے کہا کہ بالکل صحیح فرما یا تواضع موجود تھی۔ جویقینی ذرائع ہیں وہ ان ٹل ہیں امام شافعی رحمتہ اللہ علیہ نے مسلد فرمایا کہ تخت طاقت کی گنجی اللہ تعالی کے یاس ہے کیونکہ عقلمند تنگدست بین اور اکثر بیوقوف دنیا میں بہت کامیاب بین -ایک شعرفر مایا جس کا معنی یہ ہے۔ اگر دولت عقلمندی ہے ہوتی تو میں آسمان سے ملتا مگر دنیا میں اکشر عقلمند عاجز ہوتے ہیں۔ واقع میں دیکھا جائے تو مؤثر حقیقی رب العزة ہیں اسباب ممنوعہ دو قسم ہیں مباشرتی اور ارادی - وہ یہ ہے کہ آدمی گناہ کیلئے سبب نہ بنے یعنی آدمی ممنوع اسباب اختیار نہ کرے اللہ تعالی کے سواکسی کواختیار نہیں۔ نظام عالم اللہ تعالی کے ارادہ اور جاہ پرچلتے ہیں۔ یہ سبق ہمیں بسم اللہ واعوذ باللہ نے دیا کہ موثر حقیقی مرف الله تعالى بين اور كوئى نهين بن سكتا كيول نه كتنے براسے مول-کیا ابراهیم کی خواہش نہ تھی کہ میرا باپ مسلمان ہو جائے۔ کافی

نصیحت کے باوجود کفر کی حالت میں فوت ہونے قرآن آنک لَاتَهُدِي مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَكِنَّ التَّهُ يُعِدِي مَن يَشاء حصنور صلى الله عليه وسلم کی مد فی زندگی میں 16، 17 ماہ کی عمر میں فرزند فوت ہو گیا جب خبر دیگئی تو کیا حضور صلی الله علیه وسلم کی تمنا نه تھی که میرا فرزند زنده ره جائے جب تشریف لے گئے تو حضرت ابراهیم کی جان نکل چکی تھی فرما یا کہ آنکھ آنسواور دل غم محسوس کرنے ہیں گر زبان سے وہ بات تکالینگے جس سے اللہ تعالی ناراض نہ ہوں۔ وہ بادشاہ ہے جس طرح جاہے کرے صرف حضرت ابراهیم نہیں بلکہ صرف حضرت بی بی فاطریش کے علاوہ باقی سب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی مبارک میں جانبحق ہو گئے۔ حضرت عبداللہ اور حضرت قاسم مکہ میں فوت ہو گئے مدینہ میں حضرت بی بی رقبیہ اور حضرت بی بی ام ککٹوم فوت ہوئیں اور حضرت بی بی فاطمہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد حیصہ ماہ زندہ رہیں۔ یہاں ہمیں یہ سبن ملاکہ نظام عالم صرف الله تعالى كے ارادہ سے قائم ہے۔ كيا نوح كا ارادہ نہيں تھاكہ میرا بیٹا سیلاب سے بج جائے گر نبی علیہ التلام کی آنکھول کے سامنے بیٹا موجوں کی زدمیں آ کر ڈوب گیا۔ معلوم ہو گیا کہ تمام کا تنات عالم کے اختیارات اللہ کے پاس ہیں۔ اور یہ بہت برسی طاقت ہے جو سب کاموں کو اینے ارادہ سے پورا مکمل فرما تا ہے۔ دنیامیں دیکھو کہ ہر صدر نے کام عملہ پر تقسیم کئے ہوئے ہیں اگر tacker alibrary blogsnot com

سدی کو ایک دفتر میں کام مو تو درست ورنه کتنی پریشانی موتی ہے۔ حضرت شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ کے دور میں ایک یادری دہلی میں آیا دعوی کیا کہ میرے اعتراض کا کوئی مسلم جواب دیے سکتا ہے! تو محبت کے دعوی کرنے والے ملاووں نے سمجا کہ اسکا جواب صرف شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ دے سکتے ہیں یادری نے شاہ عبدالعزیز رحمتہ اللہ علیہ پر اعتراض کیا کہ مسلم عقیدہ کے مطابق کے مسلمان کو اللہ سے محبت اللہ تعالی کو محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے تو میداً فی کربلامیں اللہ تعالی نے اپنے محبوب کے نواسہ کو دشمنوں سے نجات کیوں نہیں دی- مولانا نے کہا یادری تو نے سچ کہا یہ کہ کر خاموش ہو گئے تحجیر دیر کے بعد فرما یا کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالی کو اینے نواسہ کی عرض کی تھی گر رب العزة نے فرمایا میراایک بیٹا تھا یہود نے بھانسی دیدی میں تیرے نواسے کو کس طرح بچاؤں۔ یا دری سنتے ہی مباگ گیا۔ حضرت مولانا افغانی مدظلہ نے فرما یا کہ تمام علم کتا ہی نہیں ہوتا شاہ صاحب نے تحیھ دیر خاموشی اختیار کی تو اللہ تعالی کی طرف سے یہ جواب دل میں ڈالا گیا حضرت نے فرمایا کہ بعض باتیں اب درس میں القامورسی میں۔ کبھی اللہ تعالی عام فائدہ کی خاطر خاص فائدہ کرتے ہیں۔ لوگوں نے میدان کربلا کو ماتم سمجہ رکھا ہے، نہیں شہید کا عظیم درجہ ہے۔ حضرت فاروق التحكم دعا فرما یا كرتے تھے كه بااللہ شهادت ہو اور مدینه منورہ

میں ہولوگ کہتے تھے کہ امیر المومنین شہادت حصور صلی اللہ علیہ وسلم کے شہر میں کیسے ہو گی ہخر دعا قبول ہوتی ابولؤلو نے عین نماز کی آ حالت میں شہید کیا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا فاروق اعظم کے متعلق ارشاد ہے کہ اگر میرے بعد نبی ہوتا تو عمر فاروق موتا لیکن نبوة حتم- اس درجه كا آدى شهادت مأنك رہا ہے اور تم في ميدان كربلاكوماتم سمجدركها ہے۔ حصور صلى الله عليه وسلم تمام نبيول سے تحمالات میں بڑھ کرتھے گرشہادت نصیب نہ ہوئی تھی- حضرت یحیی و ذكرياً كو شهادت نصيب موتى تهي- اگر الله تعالى محمد صلى الله عليه وسلم کوشہادت دیتا تواس آیت کے خلاف ہوتا کہ جس میں رب العزة نے فرمایا میں اینے محبوب کو تمام دنیا سے بجاؤل گا ساری مخالف دنیا مل جائے تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا بال مبارک بیکا نہیں کر سکتی۔ لیکن رب نے حضور محمد صلی اللہ علیہ و سلم کو دوسرے طریقہ سے شہادت عطا فرمائی کہ امام حسن ناف سے لیکر سریک حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے وجود مبارک کے مثل تھے اور امام حسین ان سے لیکر پاؤل کک حصور صلی اللہ علیہ وسلم کے وجود مبارک کے مثل منتے رب العزة بے فرمایا کہ ان کے ذریعے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی شہادت بھی ہو گئی۔

درس نمبر: ۴۸ 3اریل <sup>1964ء</sup>

ابتدك كاربياللي عيمو

اس آیت سے یہ نتیجہ نکلا کہ اللہ پاک نے یہ تعلیم دی کہ ضرر سے بینا ہو تو اللہ کا سہارا ہو۔ فائدہ حاصل کرنا ہو تواللہ تعالی کا سہارا مو۔ تو پہلے اعود بالله فرمایا که الله کی وجه سے سم شیطان مردود سے پناہ مانگتے ہیں۔ اور جب کوئی کام کرو تو بسم اللہ سے شروع کرو- جو کام بھم اللہ سے شروع کیا جائے اس میں برکت ہوتی ہے۔ بسم اللہ سے یہ تعلیم دیگئی کہ جو اسباب اختیار کریں۔ قبل بھم اللہ پڑھنی جاہئے حضرت ابوہریرہ سے مروی ہے کہ کل م اَمْرِ ذِیٰ ُ بال فَصُو الخ کہ جو کام بغیر بسم اللہ کے شروع کیا جائے وہ بے برکت ہوتا ہے۔ تو یہ مطلب ہوا کہ عالم اسباب میں ہر کام بسم الله سے شروع کیا جائے۔ تاکہ برکت تھج کر ہ جائے۔ اللہ تعالی نے یہ تعلیم تو نہیں دی کہ اسباب کو چھوڑ دو بلکہ فرمایا کہ اسباب اختیار کرتے وقت مسبب الاسباب کو یاد کرو۔ یہ کافرانہ مراج ہے كه وه صرف اسباب ير نظر ركھتے ہيں نہ كہ مسبب الاسباب ير-

بضرت مولاناروی رحمته التٰدعلیه فرماتے ہیں۔

عقل در اسباب مے دارد نظر عنن مے گوید ممتب رانگر 🗈 اسلام کا یہ کمال کہ وہ جامع مسبب ہے یعنی جب بھی اساب اختبار کرو تومسبب پر نظر رکھو کیونکہ مثلاً سم نلکہ سے یانی ييتے ہیں اور نلکہ میں یانی وہاں سے آتا ہے جمال ذخیرہ آب ہے اگر وہاں سے یا فی نہ آئے تو نلکہ سے یا نی کس طرح حاصل کر سکتے ہیں۔ تومعلوم موا یانی ذخیرہ سے بدریعہ نلکہ آتا ہے۔ تو بھروسہ ذخیره آب پر رکھنا پر لگا گر ذخیره آب نظر نہیں آتا ہی مال ہمارا ہے کہ بھروسہ مسبب الاسباب پر ہوجو نظر نہیں ہتا تومولانا روی رحمته الله عليه ن فرمايا- اسباب اين سببها در نظربا --- درحقيقت فاعل سر شنی خداست- اسلام نے قلب اور انسانی رندگی کو پاک كرنے كيلئے اسباب اور مسبب دو نوں كو ذكر كيا كه باتھ اسباب ميں ا دُلُ مسبب میں متوجہ ہولًا <sup>ماہم</sup>ی<u>ھم تجارۃ وَلاَ بئیج عَنْ</u> ذِ <u>کرِال</u>ٹہ الخ کہ ذکرِ اللہ کے ماسوا نفع ممکن نہیں خواجہ بہاؤالدین ذکریار حمتہ اللہ علیہ سے کی نے پوچھا کہ آپ کے تصوف کا خلاصہ کیا ہے فرمایا آج کل کے لوگ تو کہتے ہیں صوفی بے کار بنا دیتے ہیں گر اس صوفی کے قول پر نظر تو

toobaa-elibrary.blogspot.com

کرو کہ زریں لکھنے کے قابل ہیں۔ فرمایا درویشی فقیری کا خلاصہ یہ ہے

کہ وست در کار دل بایاریہ بعینہ صحابہ کرام کی تعریف ہے اس پر

روشنی ڈالتا ہوں کہ اللہ تعالی نے اسباب کا سلسلہ کیوں رکھا کہ <sub>زرا</sub>عت وغیره کوئی پیشه کرو تو روزی دونگا ورنه نهیں- یه عالم اساب ہے بندہ اس وقت بندہ ہے جب اللہ تعالی سے جرط جائے ورنہ اگر کٹا رہا تو جا نور ہے بلکہ جا نور سے بھی بدتر ہے۔ اس لئے زمایا که جب اسباب اختیار کرو تو مسبب پر نظر کرو تا که بنده اینے خدا سے جڑا رہے ایک فائدہ یہ کہ اگر بلا اسباب روزی دے تو دے سکتا ہے اگر بلااسباب دیتا تو ہم ٹائکین پھیلا کرلیٹ جاتے ہم بھی نکھے جہان بھی نکمہ ہوتا یہ جو رونن ہے پھول زراعت وغیرہ سب زینت جان ہے۔ یہ دنیا کی رونن چند دن کیلئے ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا کہ عالم اسباب میں نہ انسان نہما ہو، ہرایک کے ذمہ کام مقرر ہے یہ جورونن ہے یہ اسباب کے طفیل ے مثلاً یہ سر کیں، ریلوے لائن وغیرہ انکے لئے اسباب ضرورت ہے دوسری حکمت اسباب پیدا فرمانے کی یہ ہے کہ مثلاً اللہ تعالی بارش بادل کے ذریعہ برساتا ہے اللہ تعالی بغیر بادل کے بارش برسانے پر قادر ہے۔ لیکن عام طور پر بادل بارش کا سبب ہے اگر اسباب کے ساتھ مسبب وابستہ نہ کرہے تو انسان پریشان رہ جاتا ہے تکلیف میں پر جاتا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اگر بغیر بادل کے بارش برساتا تو کوئی آدمی سفر کر رہا ہوتا ہے کوئی گھر سے دور قرآن و عبادت میں

منغول ہوتا ہے۔ کوئی اشیاء خوردنی وغیرہ بکھیرے ہوتا ہے۔ اور اس حالت میں اجانک آسمان سے بارش نزول ہو تو پھرانسان کیلئے باعث تکلیف بن جاتی- گراللہ تعالی نے بادل کو بارش کا اساب بنایا کہ لوگو یہ سکنل ہے یہ تحصنطی الارم ہے بارش کا- اس سے بینے كيلئے اپنے باتھ بير بلاؤلكرسى اشياء خور دنى وغيره سميٹوسفر سے رك ماؤ تاكه په بارش آپ كيلئے تكليف كا سبب نه بنے- خدا اپنے بندول پر کتنا مہربان ہے۔ اسباب کے بیدا کرنے کی تیسری وجہ حصول اطمینان ہے۔ قاعدہ یہ ہے کہ اگر رب العزة روزی پوشیدہ رکھتے تو انسان بہت پریشان رہتا گراللہ تعالی نے روزی تھلی رکھی تا کہ انسان کو تسلی و اطمینان ہو۔ پوشیدہ روزی کی مثال مثلاً اگر عالم اسباب نہ ہوتا تو روزی کا تعلق براہ راست اللہ تعالی سے ہوتا اور اللہ تعالی پوشیده بین تو روزی بھی پوشیده ہوتی اور انسان انتظار میں پریشان رہتا اللہ تعالی نے روزی پوشیدہ دینے کا ارادہ نہیں کیا کہ تو پریشان نہ ہواللہ تعالی یہ تو نہیں جاہتے کہ انسان پریشان ہو بلکہ اللہ تعالی نے ہر ایک کیلئے روزی کھلی رکھی تاکہ ہر ایک کو اپنی روزی کی لائن معلوم ہو کہ میری روزی زراعت میں دوسرا جانے کہ میری روزی المازمت وغیرہ میں ہے۔ ایک تواللہ پوشیدہ، دوسمرارزق پوشیدہ تو انسان پریشان ہو جاتا کہ روزی کہاں سے حاصل کروں حقیقت میں روزی اللہ تعالی سے وابستہ ہے۔ ظاہراً یہ زراعت و پیشہ وغیرہ

مرف انسان کے قلب کی تسلی کیلئے فرمائی یہ اللہ تعالی نے درست انتظام فرمایا- ورنه پریشانی موتی دنیا عالم اسباب نے سخرت عالم اساب نہیں۔ یہال اسباب کے ذریعہ سے ملتی ہے اور وہال بغیر اساب کے ملے کی-اسباب دنیا میں ماصل ہخرت میں اسباب دنیا ایک اسباب سخرت دوم لیکن عجیب انتظام فرمایا که محمائے تواد هر لهائے ادھر اسباب د نیا مثلاً تحارت و زراعت ملازمت وغیرہ اساب ہ خرت مثلاً ایمان روزہ حج زکوہ وغیرہ یہ دنیا اور ہخرت کمانے گی -مگہ ہے ابدی مگہ کیلئے ہمی یہ مگہ کمانے کی رکھی آخرت کمانے۔ كيلتے وہاں اسباب نہيں رکھے بلك يهال دنيا ميں ركھے بيں- تومعلوم ہو گیا کہ انسان نے مختصر زندگی میں دنیا و ہنرت دونوں کمانی ہیں۔ بہ ہے اسباب مامورہ اللہ تعالی کا حکم ہے کہ دنیا کی حلال روزی كماؤاور أخرت كيلئے جنت كماؤ- دنيا منت كى جگه ہے اللہ تعالى نے اعلان فرما یا کہ محماؤ گئے نہیں تو ملیگا بھی تحجیہ نہیں۔ عیسا ئیسوں کی طرح صرف کھانے پینے و آسان کام پراکتفا کرلینا قران <mark>والُ لیسَ لِلاِنسا</mark>ن اللَّائَسْعِي نہيں ہے انسان كيليے گروہ جوسعی كرے وہ اپنی كوشش كا بیل دیکھے گا یہ دونوں جانوں کا فرق ہے مطلب یہ ہوا کہ دنیا و مخرت کمانے کے اساب کہاں میں وہ دیا میں میں۔ ترمذی شریعت میں فیمنا عمل ولاجباب اس دنیا میں عمل ہے حساب نہیں ایمان کی یا کفریا نیمی بدی کی حالت ہو حساب سخرت میں ہو گا-

t.com

دنیا میں نہیں وغداً حساب ولا عمل اور کل سخرت کی وہاں حساب ہے عمل نہیں-اللہ تعالی فرمائیں کے اتنی تعمتیں تم پر نازل کی ۔ تھیں۔ کیا کما کر لائے یہ حساب دینا پڑیگا اس وقت ہم پچھتائیں گے۔ اور عمل کیلئے دوبارہ مہلت مانگیں گے تورب العزة فرمائیں، گے اب جزا، سرا کاوقت ہے فرصت کاوقت توصالُغ کر کے آئے ہواب اینے اعمالوں پر پریشانی کوئی فائدہ نہ دیگی اس وقت نیک لوگ جو تحجیے جاہیں گے بغیر عمل کے ملیگا قران وکٹم فیصا ماکشیھی اُنفٹم وَلَكُمُ رَفِيهَا مَا تَدْعُونَ نِرُلَامِنَ عَفُورِ رَّحِيْمٍ- ساتھ فرما يا كه مُزلَّامِنُ عَفُوْرِ رَحِيمُ كه يه الله تعالى كى مهما فى ہے۔ مهمان دو نول تكليفول سے محفوظ ایک تو مهمان نواز کو حق مهمانی ادا کرنے میں خرج رقم کی تکلیف ہوتی ہے دوسری انتظام کرنے میں لکلیف ہوتی ہے گر ممان بنکر یکی یکائی روٹی کھاتا ہے یہ بہت بڑی مصیبت بن جاتی ہے کیونکہ خود اپنے روزمرہ کے انتظام میں کتنی ٹکالیف ہوتی ہیں اگر مهمان آئے تو پریشانی اور زیادہ ہو جاتی ہے۔ گر اللہ تعالی نے فرمایا کہ تم جنت میں میرے ابدالاباد مهمان ہو ہمیشہ کیلئے ہو- اور سماری مهمانی اور اللہ تعالی کی مهمانی میں عظیم فرق ہے جو سم ذھن احاط میں نہیں لے سکتے۔ مثلا آوی جنت میں اللہ تعالی سے الکے کہ مجھے جتنی دنیا ہے اس کا مالک بنا تواللہ تعالی عطاء فرمائیں گے۔ اسکے مقابلے میں ساری دنیا کے رئیس وامیر اکھٹے ہوجائیں توایک آدی

کی مہمان نوازی کا حق ادا نہیں کرسکتے یہ صرف رب العزۃ سے م منصوص ہے کہ جو تحجیہ ما نگو گے بکمل عطا فرماؤ لگا یہ سوال پیدا ہو گا کہ وہاں دل سینما و شراب کو جاہے گا قبل تو جنت میں جو شراب ے وہ نام میں تو شراب ہے گر حقیقت میں کوئی اعلیٰ درجہ کی مشروبات میں سے ہے۔ تو یہ فیصلہ ہے کہ جنت میں جی برائی جاہے گا نہیں۔ منہ دل کی ترجمانی کرتا ہے کہ جو کچیے دل ماسکے گا منہ اسکی ترجمانی کریگا توجنت میں بر<u>ے جی والاداخل</u> ہی نہیں ہو گا تو یہ برے سوال کس طرح کر لگا۔ قران قد افلح من تُزکیٰ کہ جنت میں داخل وہ ہو گا جو پاک و صاف دل والا ہو گا باقی رہے گناہ گار وہ اپنی سزا پانے کے بعد صاف قلوب سے جنت میں داخل موسکے یاک دل وہ ہے کہ اللہ تعالی کی چاہ اور بندہ کی جاہ ایک ہو تو زُلامِن عَفُورِ رَ عُمِم کے مطابق یہ چیز وہاں ملنے والی ہے یہ اسباب مامورہ ہیں کہ اللہ تعالی نے امر فرمایا کہ دنیا کے جائز اسباب سخرت کے کمانے کیلئے اختیار کرو اور آیہ معلوم ہو گیا کہ دنیا عالم اسباب اور سخرت عالم جزا ہے آپ کہیں کہ روزہ رکھا نیکی کی انکے بدلہ میں ہمیں روزی ملی حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں ہے کہ ہمارے دنیا کے اعمال سے جنت و سُخرت کا مل جا نا یہ بھی اللہ تعالی کا فصل ہے اگر ہم تمام عمر ممل عبادت کریں تو دنیا کی نعمتوں کا بدلہ نہیں اتار سکتے اگر آپ تحمیں کہ یہال کمانے کیلئے ہاتھ وغیرہ استعمال کرتے ہیں تویہ ہاتھ

یاوَں وغیرہ کس نے عنایت فرمائے ہیں- نحن پُرٹُ الاُرضُ الْح . رمن کی یشت پرجمے وہ اللہ تعالی کا ہے تو چیزرب العزۃ کی پھر اس ہے مر دوری لینا یہ اسطرح ہو گئی کہ کسی نے کسی کوموٹر دیدی کہ تم ملتان ہو کر واپس کر دینا جب واپس کی تو کھنے لگا کہ صاحب بھاس رویسہ کرایہ دیدو تو کیا مالک شئی اسے یا گل نہ سمجھے گا کہ میری چیز استعمال کی اور پھر مجنت مزدوری بھی مجھ سے مانگتا ہے۔ ولللہ افی التموات والأرض يهال جو تحيير ہے سب اللہ تعالى كا ہے عبادت كا ظلصہ یہ ہوا کہ اللہ تعالی کی دی ہوئی شئی کو اس طرح استعمال کیا جس طرح موار كواستعمال كيا- حضور اكرم صلى الله عليه وسلم في كس طرح فرما یا اللہ تعالی کی عظمت یہی ہے فرما یا کہ اللہ تعالی نے مہر بانی فرما نی حدیث لاید خل اُحداً عملهٔ جنته الخ که کسی کو اس کاعمل جنت میں داخل نہیں کرے گا یہ لفظ صحاریہ کو عجیب لگا مطلب یہ ہے کہ صرف عمل حق نہیں رکھتا بلکہ رب العزۃ کی مہریانی ہو جائے صحابہ نے حصور صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ کیا آپ بھی اسی طرح حضور صلی الله علیه وسلم نے فرمایا میں بھی اسی طرح اسی طرح جب تک اللہ تعالی اپنی رحمت نہ برسائے تو آدی جنت میں داخل نہیں موسكتِا- قران نے بار بار فرمايا ہے ذالک فصل اللهِ يَقِيْنَيُومَن يَثامُ اللهِ یہ اللہ کی مهر بانی ہے کہ چیز دی کہ استعمال کروساتھ تاوان بصورت انعام دونگایه نصل نهیس تو کیا ہے! جهان فصل و سخرت فصل دنیا

عالم اسباب ہے اسباب مامورہ دنیا و ہمخرت کمانے کے جو جا کز ۔ اساب ہیں وہ فرض ہیں باقی منع د نیامثلاًا گرایک آ دمی کھائے نہیں ویے بھوکارہ گیا تو گناہ گار ہے۔ ہخرت مثلاً نماز روزہ وغیرہ کمائے۔ نہیں ترک کر دے تو گناہ گار اس کو اسباب یقینہ کھتے ہیں۔ اسباب کی تین قسمیں ہیں (1) **پہلے اساب**، یقینیہ کہ بے خطا ہو جو سبب ہو اں پر نتیجہ ضروری مو (2)اسباب ظنیہ کہ اکثر نتیجہ موتا ہے اور کہی نہیں ہوتا۔ (3)وهمیہ کہ اکثر نتیجہ نہیں ہوتا کبھی کبھی ہوتا ہے ان تین کے علاوہ ایک اسباب عصمانیہ ہیں۔ (1) یقینیہ کہ یقین کے ساتھ ہوجائے گا۔ (2) ظنیہ کہ غالب سے کہ ہوجائے گا۔ (3) وهمه که ہویا نه ہو۔ یقینیه کے متعلق فرماتے ہیں که وہ صرف ہنرت سے تعلق رکھتے ہیں مثلاً ایمان وغیرہ سبب جنت اور گفر وغیرہ سبب جسم یہ یقینی اسلنے کہ رب العزة نے تمام نبیول کو حکم · فرما یا کہ ایمان وغیرہ جنت کے سبب ہیں اور کفر جہنم کا سبب ہے۔ یہ بات ان مل سے کیونکہ رب العزة غلطی سے یاک ہیں لیکن اں ایمان کا سبب جنت بنا ہے اللہ تعالی کا فصل ہے کوئی انسان اپنی نیکی سے جنت میں نہیں جا سکتا جب تک رب العزۃ کا فصل نہ ہو۔ ملا جلال الدین رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ہمارے اعمال میں اتنے نقص ہیں کہ 2 فیصد بھی درست نہیں گر صرف اللہ تعالی کے فعنل کرم سے ہم جتم سے نجات عاصل کر سکتے ہیں۔ فرمایا کہ انسان tcobaa-elibran, black

معزور ہوسفر کی حالت میں ہو تورب العزة نے نماز فرض رکھی ہے۔
مص اسکی عنایت و کرم نوازی ہے کہ ایسی معبود چیز کو ہر حالت
میں فرض رکھا۔ حضرت بایزید بطامی رحمتہ اللہ علیہ یہ بہت عظیم
ہتی گذرہے ہیں۔متفقہ فیصلہ ہے کہ ٹاید کسی ولی نے ایسے کام نہ
کئے ہوں جو بعض وقت حضرت بایزید رحمتہ اللہ علیہ سے صادر
ہوئے۔ فرمایا خواب میں اللہ تعالی کی زیارت ہوئی فرمایا کیا لائے ہو۔
بندہ غلام ہے اللہ تعالی معبود ہیں بے شمار احسانات کئے ہیں کھا کہ
میں خواب میں بسینہ بسینہ ہوگیا کہ بارگاہ الی میں کیا عمل پیش
میں خواب میں بسینہ بسینہ ہوگیا کہ بارگاہ الی میں کیا عمل پیش
کروں۔دیکھواتنے عظیم ولی کی حالت گرہم تواپنے آپ کوکال کھتے

بندہ خداکھری ہوکھوٹی نہ ہو۔ حکم ہوا بول کیا لائے ہوئیں سنے کہا کہ میرے پاس تواور کچھ نہیں صرف توحید لایا ہوں کہ آپکے ساتھ کی کو شریک نہیں کیا بس یہ کہنا تھا کہ فوراً ڈانٹ ملی کہ دودھوالی رات بھول گئی اُتا اُنڈ کُرُلیلتہ اللبن میں نے عرض کی کہ عفولایا ہوں بخش دو اور میرے پاس کوئی عمل نہیں لیتہ اللبن کہ معنی یہ بیں کہ آپ اکثر روزہ کی حالت میں رہتے تھے دوروزوں کی درمیانی شب دودھ نوش فرمایا کر ہے تھے ایک رات دودھ بیا تو انکو کچھ لکلیف ہوگئی تو متعلقین و شاگردوں نے پوچھا حضرت کیا انکو کچھ لکلیف ہوگئی تو متعلقین و شاگردوں نے پوچھا حضرت کیا ہے فرمایا دودھ بیا تھا تکلیف ہوگئی ہوئی ہوگئی ہے تورب العزۃ نے فرمایا کہ تو

نے میرے ساتھ دودھ کو شریک نہیں کیا ؟ موثر میں ہوں دودھ تو نہیں۔ یہ بڑے لوگوں کا حال ہے ہمارا کیا ہو گا بندہ خدا اگر اعمال میں تھی ہو توحید تو ہو شرک تو نہ ہو۔ اگرایک آدمی نے نیکی نہیں، کی بلکہ بدی کمائی مگر توحید ہے توجنت نصیب ورنہ مشرک- وُلفَدُ <u>اُوجُ إِيكُ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قِبِلِكَ لِمِنْ أَصْرَكَ كَ لِيُخْطِئَ عَمَلَكَ الْخِ نبى صلى </u> الله عليه وسلم سے شرک ممکن نہیں اگر شرک کیا تو لیحبُطنَ عملک تہارے اعمال صبط کرلتے جائیں گے۔ بندہ خدا بڑا بھروسہ توحید پر ے اپنے آپ کو سرجا تی نہ بنا کہ جہاں جھنڈا وہاں سجدہ یہ خدا سے شرک ہے۔ یہ اسباب یقینیہ بین کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے اور رب العزة کی بات یقینی ہے۔ بعض علما نے اسباب قطعیہ کو اسباب دنیا کھا ہے مثلاً اسباب روزی ملازمت زراعت پیشہ وغیرہ۔ آمام غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں یہ اسباب ظنیہ ہیں قطعیہ صرف الله تعالى يروالا مے معقيق نے كها كه ته تويد بھى ظنى سے اسباب ظنیہ مثلاً مریض کو دوا کبھی فائدہ دیتی ہے اور کبھی نہیں دیتی اسباب ظنیہ میں حکم ہے کہ اسباب اختیار کئے جائیں گر موثر رب العزۃ کو مجلیں حدیث شریف صحیح رلکل داہ دُواوہر مرض کیلئے دوا ہے علاج کی جتنی چیزیں ہیں وہ زمین سے اگتی ہیں۔ اگر اللہ تعالی زمین سے یہ جيزيل نه بناتا توتمام ڈاکٹر مين عاجزو ذليل رہتے دراصل رب العزة نے انتظام فرمایا کہ انسان کے بیچھے علاج بھی جھیجیں تاکہ انسان

یریشان نہ ہو۔ کیونکہ بغیر دوا کے اللہ تعالی شفاء عطا فرما سکتا ہے گر بغیر دوا کے شفا پوشیدہ ہوتی اور دل کو تسکین نہ ہوتی سب رب العزۃ کی بیدا کی ہوئی ہیں ہم کچھاس میں تصرف کر دیتے ہیں ان بوٹیوں کے علاوہ خاص دوا معد نیات وغیرہ ہیں اس سے بھی خاص بات یہ ہے کہ جاں مرض وہاں ساتھ ہی دوا پیدا فرما تی۔ مثلاً اگر سانب ڈھے توزہر مہرہ استعمال کرنے سے درست او زہر مہرہ سانب میں بنایا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہر مرض کیلئے دوا ہے یعنی علاج مے فاذا وافقت دُواءُ الداءِ جب دوا مرض کے موافق موجائے تو باذن الله وه مریض تندرست ہو جاتا ہے۔ تومعلوم ہو گیا کہ دوا توانسان كى تسلى كيلئے ركھى كئى ہے۔ در اصل مؤثر تورب العزة بيں اگر دواول سے مرض کی نجات ہوتی توسب سے زیادہ دوائیں مغربی ممالک میں ہیں توانکی ملکہ وغیرہ کو توموت نہ ہوتی گر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ کے ارادہ سے شفا ہوتی ہے۔ نہ کہ دواؤں سے ڈاکٹروں نے لکھا ہے کہ بعض وقت مرض کی صحیح تشخیص ہوتی ہے اور دوا بھی صحیح استعمال ہوتی ہے گر اسکے باوجود تندرستی نہیں ہوتی مولاناروی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ جول قصنا آيد طبيب ابلهم شود وال دواء در نفع خود گمراه شود ایک طیم صاحب کی عادت تھی کہ نسخہ لکھنے سے قبل بھم

الله لکھا کے تھے ایک مرتبہ کام کررہے تھے مریض آگیا شاگرد کو کھا کہ نخہ دکھا یا تو بھم اللہ کھا کہ نخہ دکھا یا تو بھم اللہ نہیں لکھی ہوئی تھی آپ نے نخہ بھار ڈالا اور کھا کہ اس گھاس بھوس میں کیا ہے اثر توصرف اللہ تعالی کی ذات میں ہے۔

درس ممبر: 4**٧** 15ديريل 1964ء

نظرم بتبالا ساستنسبو

بعض کاموں کیلئے یقینی اسباب پیدا فرمائے ہیں وہ تحییہ آخرت کیلئے

یہلے درس میں بیان کیا تھا کہ اللہ تعالی نے

ہیں مثلاً ایمان و کیک عمل کا بدلہ جنت ہے یہ ایسا ہے کہ ہر پیغمبر سے وعدہ فرما یا کہ جو آپ کے بتلائے ہوئے پر ایمان وعمل کریگا تو اسکے بدلہ میں یقینی جنت ہے قران - وَمُنْ اَصُدُقْ مِنَ التّبررقیلاً یہ اللّہ تعالی کا وعدہ ہے اور رب العزۃ کے وعدہ سے کوئی سچا نہیں ہو سکتا اور کفر ومعصیت کے بدلہ میں یقینی جہنم ہے - انکواسباب ظنیہ کھتے ہیں مثلاً ذراعت وغیرہ رب العزۃ کا حکم ہے کہ جا رُکام اختیار کرو گر نظر اللّٰہ تعالی پر ہو کیونکہ کاموں میں خرابی بھی ہوجاتی ہے تاکہ معلوم ہوکہ دراصل معاملہ مسبب الاسباب کے ہاتھ ہے - دو آدمی اکتھی

لکھ بتی بنتا ہے دوسرا اصل سرمایہ بھی صائع کر بیٹھتا ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

تعلیم حاصل کر کے فارغ ہوتے ہیں ایک عہدہ دار بن جاتا ہے

دوسراجوتے صاف کرتا ہے ایک آدمی تحید سرمایہ ڈالکر تجارت سے

خریعت نے جائز کام پر ہم اللہ فرمائی ہے اور ناجائز پر ممانعت فرماتی ہے۔ حضرت ابی حریرہ نے فرمایا کہ ہر جائز کام پر بسم اللہ تلاوت کی جائے اور ناجا کر سے پرمیز کی جائے۔ تو یہال یہ تصور مو گا کہ جس پر رب العزۃ نے اپنا نام لینا منع فرمایا ہے تو وہ کتنا بڑا منحوس کام ہوگا۔ آج کل بہت سے ناجا زکام ہور ہے ہیں۔ اتفاق سے ہوائی جازمیں سفر کرنا پڑا تو کپتان آگیا کہ آپ ایک سورویر جمع کرا دیں اگر جان کو کو ئی جاد ثہ ہو گیا تو پچاس ہزار روبسہ ہلے گامیں نے کہا بیمہ شرعاً حرام ہے میں اگر مربھی گیا توایک کورمی نہیں لونگا۔ بہت کام شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف ہو رہے ہیں۔ یہ عجیب بات ہے کہ یہ اسلامی کام سمجھ کر بینکول کا افتتاح کرتے ہیں۔ مثلاً اسلامی بینک یا اسلامی انسراب خانہ۔ حکومت کے ذھن میں یہ چیز آگئی ہے کہ بینکوں کے علاوہ کاروبار چل نہیں سکتا- کراچی میں مرکزی ادارہ قائم کیا ہوا ہے جو اسلامی تحقیقات کرتا ہے۔ جس میں ایک عالم نہیں سب انگریزی تعلیم یافتہ ہیں۔ ایک ڈاکٹرنے واضح کیا ہے کہ اگر اصل رقم سوروپیہ ہواسپر سویا سوسے تحم سودلینا جائز اصل زر سے تجاوز کرنا ناجائز۔ تومشاور تی کونسل نے یہ بھی حرام کہا ہے یاد رہے کہ اس مرکزی ادارہ پر حکومت قوم کا لا کھول روپیہ حرام کررہی ہے۔ شرعی فتویٰ انگریزی تعلیم یافتہ سے لیتے ہیں اگر ایک مولوی کحیھ تنخواہ پر رکھ لیں تو یہ کام صحیح معنی میں

El.

سرانام ہوسکتے ہیں۔ یا ایک ترجمہ کا قرآن مجید لے لیں خود دیکھ ر برا المراكبيع وَحَرَّمُ الرِّ بُوا كبرب العزة نے بسیع حلال و سود حرام . لیں وَاحِلُ اللّٰہُ البَّنِعِ وَحَرَّمُ الرِّ بُوا كبرب العزة نے بسیع حلال و سود حرام . یں۔ یں۔ زبایا ہے اتنی رقم حرام کرنے کی ضرورت ہی کیا ہے۔ میرے زبایا ہے اتنی رقم حرام کرنے کی ضرورت ہی کیا ہے۔ میرے یاں عکومت کے آدمی آئے کہا اگر سود بند کردیا جائے تو اس کا بتبادل نظام کیا کیا جائے انکی منشا تھی کہ تحجیر سود ضرعاً جائز موجائے متبادل نظام کیا کیا جائز موجائے میں نے کھا کہ آپ ذھن سے مغربی غلامی نکال دیں یہ قطعاً نہیں ہو سکتا کہ شرعاً تحچہ سود مقرر کر دیا جا ہے۔ میں نے کہا کہ ہر مسلمان جو حصہ دے شریک ہو تحیہ حصہ حکومت کا ہو مثلاً اگر کل مسرمایہ وس کروڑ ہو تواڑھائی کروڑجس میں مجھے حکومت خزانہ سے جمع کرے جو زمنہ صنہ کیلئے رکھ دیا جائے کہ اگر کوئی صحیح ضرورت مند آئے تو بلاسود قرصہ دیا جائے۔ باقی رقم کے کارخانے یا غیر ممالک کوسامان زوخت یا خرید کرناان پر صرف کی جائے۔ جو نفع ہووہ ہر حصہ دار پر صحیح تقسیم کیا جائے۔ نفع نقصان پر سب شریک ہیں اگر شریعت پر عمل کیا جائے توایک منٹ میں نظام درست ہو سکتا ہے۔ جب اللہ تعالی کسی کام پر اپنے نام لینے سے منع فرما تا ہے تو بد بخت مسلمان وہ کام کر لگا۔ کیسے (یہ ہے تصور استقامت۔ دین برا مقصد ہے گر دین پر قائم رہنا مقصد ہے۔ یعنی موت تک دین پر قامِ رہے۔ قرآن کَالُوَارُ بِنَاالِتُدُ ثُمَّ الْمُتَفَامُوا۔ یعنی موت تک دین پر قائم رہوجواللہ تعالی سے ڈرنا جاہتا ہے دین ہاتھ میں رکھے)۔ دیکھو

3

اگر رویبیہ وغیرہ ہو تو ہم اسکی تجارت کرتے ہیں تاکہ اصل زر کے علاوہ اور رقم ہوجائے اور پھر اسکی حفاظت کرتے ہیں تا کہ صائع نہ ہو جائے۔ اسی طرح اگر دین ہاتھ میں آیا ہے تواسکی حفاظت کروتا کہ یہ قیمتی سرمایہ صائع نہ ہو جائے اور وہ استقامت ہے قرآن <u>اِن</u> الَّذِيْنَ قَالُواَرُ بَنَاالِتُدُ ثُمَّ امْتَقَامُوا تَتَنزَّكُ الْمُلاَكِمَةِ حالت نزع كے وقت فرشتہ مردہ کے ارد گرد ہو گئے (توجنت وجہنم کامثابدہ ہو گا نیک کو کہا جائے گا کہ تہیں اب سے جنت کی خوشخبری دی جاتی ہے توغم کی دنیا سے راحت کی طرف منتقل ہورہا ہے) بداعمال یا کافر کو کھا جائے گا کہ تجھے اس جہنم میں ڈالاجائے گا کہ تو نے بدعملی کی تھی۔ تمام انبیاً کی صحت سب سے بہتر ہوتی ہے خوبصورتی وسیرت اخلاق و صحت بدن میں کیونکہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی صحت اتنی عمدہ تھی کہ 63 سال کی عمریاک میں 20 بال بھی ریش مبارک میں سفید نہ تھے یعنی بیس مکمل نعیں بیس سے محم (تو صحابہ نے دیکھا کہ یہ بال اچانک کافی تعداد میں سفید ہو گئے پوچیا گیا فرمایا کہ مجھے سورۃ ھودینے بوڑھا کر دیا ہے) ایک بزرگ نے کہا کہ میں نے حصور صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب کی حالت میں پوچھا کہ سورة ھود میں جوامت کی تباہی کے واقعات ہیں انہوں نے آپ پر بڑھا پا وارد کر دیا فرمایا نہیں صرف لفظ فائتھم نے کہ تم قائم رہو کیا ہتہ ہم فرمان کے مطابق قائم رہینگے یا نہیں اس کا اثر صاحب قرآن پر اتنا

را کہ بال سفید ہو گئے ہمارا کیا حال ہوگا) اسلام یہ مطالبہ کرتا ہے کہ ہ دین پر قائم رہووہ یہ ہے کہ دین کے مرکز سے محبت کرووہ مرکز رب العزة ہیں۔ اور بے دینی کے مرکز سے عداوت قائم کرو اور وہ م کر عداوت شیطان ہے۔ یقی بات یہ ہے کہ دین پر جو قائم رہینگے توہر کام کے ساتھ بسم اللہ پڑھے گا تو استفاست حاصل ہو گی اسی طرح اعوذ بالله دن میں کئی بار پڑھتا ہے تو بے دینی مرکز سے نفرت ہوگی۔ (استقامت ایسی کہ آپکے پاس دین ہے اور ارد گرد کافر جمع ہیں استقامت کا تقاصہ یہ ہے کہ ایک دیندار کو سو کے یاس نہ گذرنا چاہئے بلکہ ان سو کوایک دیندار کے تیجھے گذر نا چاہئے) نوح کی ماڑھے نوسوسال عمرتھی اورار د گردتمام کافہ تھے استقامت یہ کہ ارد گرد کی تمام فصنا کو جھکا نا ہے۔ استفامت یہ ہے کہ تم بندہ ماحول نہ بنوماكم ماحول بنوهودٌ، صالحٌ، ابراميمٌ ان سب پينمبرون كوانكي قوم نے ڈرایا گریہ حضرات توار باب استفامت تھے کہا کہ تم اپنی تمام طاقت صرف کر لوانشاء اللہ ہمارا بال بیکا نہ کر سکو گے حضرت محمد صلی الله علیه وسلم کی مکی و مدنی زندگی میں آفت پر آفت ہوئی گر ارباب استفامت ڈیٹے رہے۔ اگر آج ہم انگریز کی پھیلائی ہوئی چیز کوچھوڑ دیں کیا ہمیں بیانتی تو نہیں دیدیں گے۔ (حضرت ِ ضبیب ایک صحابی کو کفار مکہ نے قید کر لیا تھا انہی سرزا پیانسی مقرر ہو گئی اور پیانسی ایسی که درخت سے الٹالٹا کر بیک وقت سو آ دمی تلوار اور سو

آدمی تیر برسائیں گے دیکھو کتنی عظیم سزا ہے کفار نے کہا کہ اگر آپ یہ کہ دیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم آج میری جگہ گرفتار ہوئے تواحیا تھا توہم آپکونجات دیدینگے) دیکھوا گرجان کلمہ کفر سے بچتی ہو تو ضریعت نے ظاہری کفر کی اجازت دی ہے اور دو مرایہ کہ حصور صلی الله علیہ وسلم کوئی اس جملہ کے کہنے سے گرفتار تو نہ ہوتے تھے بلکه حصور صلی التدعلیه وسلم تو مدینه منوره میں مقیم تھے گر صحابی استقامت کے بتلے تھے فرمایا یہ توایک جان ہے اگر ہزار جان میعانسی دیجاتی اور میرے گراہے ہوا میں ارائے تو بھی میں یہ نہ کھو لگا کہ حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم کو کانٹا چید جائے۔ (خیر ان سے اجازت لیکر دور کعت نماز نفل اداکی اور طریقه مذکوره بالا پر میهانسی دیگئی گر حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم کے صحابی نے یہ جملہ گوارا نہ سمجا یہ ہے استقامت گر ہماری استقامت کا یہ حال ہے کہ معمولی تنگدستی ہوئی توعیسائی کی اللج پرایمان ختم کردیا۔ استفامت یہ ہے که پوری دنیا دشمن موگرتم دین پرقائم رمو) استفامت کی تعلیم بسم اللہ نے دی کہ دین اللہ تعالی کا ہے اللہ تعالی سے ہر وقت محبت ہو بالعكس اعوذ بالله نے تعليم دى كه نفرت كامركز شيطان ہے اس سے ہروقت نفرت ہونی جائے یقینی بات یہ ہے کہ اگر غیرت نہ ہوتی تو تحیے نہ ہوتا بیوی وغیرہ کی حفاظت سخر رب العزة نے مدانعت عنایت فرمائی ہے بیوی وغیرہ کے علاوہ دین قیمتی چیز

ے اسکی حفاظت کرفی جاہئے۔ سلطان صلاح الدین رحمتہ اللہ علیہ ا یو بی سفر جهاد میں تھا کہ رمصان شریعت آگئے علماء سے دریافت کیا کہ کیا خیال ہے روزوں کے متعلق علماء نے فتوی دیا کہ ایک ہے استقامت دوسرا روزہ ترک کرنا مگر شریعت نے جاد میں ترک کا حکم كيا ہے سلطان صلاح الدين رحمته الله عليہ نے فرمايا كه شريعت پر تو تربان جاول مگرمیں اور میری فوج روزہ رکھ کر حملہ کریگی اس سے تو عرش کوہلانا ہے کہ تیرے لئے یہ روزہ رکھا ہے اپنی رحمت کو برسا تویقینی فتے ہوگی) ہے کل کے بادشاہ تو خیر معمولی افسر بھی روزہ نہیں رکھتے حملہ شروع ہوا عیسائی تین منزلہ کشتی پر بیٹھ کر حملہ کر رہے تھے کہ اچانک طوفان آیا اور تمام فوج غرق ہو گئی) اگر ہم خدا کے موجائیں توسب معالمے طے موجائیں (سلطان نے لکھا کہ جو کام میری طاقت سے بلند ہوتا ہے وہ میں رب العزة کے حوالہ کر دیتا ہوں۔ جب آپ کو معلوم ہے کہ امریکہ برطانیہ وغیرہ کے سامنے ہم عاجز ہیں تو قوی خدا کو معاملہ سیرد کرو تاکہ فتح نصیب ہو۔ کیااسی دور میں ناصر نے باوجود تمام کافروں کے دشمن ہونے کی وجہ کے سرسویز پر قبصنہ کیا۔کیونکہ اس نے یہ معاملہ رب العزۃ کے سپرد کردیا تعاجب دیکھا که زمین پر کوئی سهارا نہیں آسمان پر خدا کا سهارا و فصوند افتح ہوئی) مطلب یہ ہے کہ یتنگ ہوا میں اڑرہی ہوتی ہے یہ بذات خود نہیں بلکہ ایک تار ملحق ہوتا ہے جسے بچہ جس طرف

مورث اس طرف یتنگ کولازاً رخ مورث ایرتا ہے- اولیاء کرام کا مثایدہ ہے کہ کشف کے ذریعہ معلوم سوا ہے کہ جتنی مخلوق ہے اسکے ساتھ ایک نورانی تاربیوند ہے اللہ تعالی جس طرف رخ کر دیں بندہ لازہاً اس طرف رخ کریگا قر آن میں ہے وَما کشَاوَلَ اِلَّا اَنْ یَشَاءَ اللّٰہُ تہارا ارادہ اللہ تعالی کے ہاتھ ہے۔ اللہ تعالی کا کنظرول ہے جس طرف جاہے بھیر دے) دیکا نہیں کہ تھوڑے ملمانوں نے مشرق سے مغرب تک دنیا فتح کر ڈالی یہ صرف اللہ تعالی پر بھروسہ کا نتیجہ ہے۔ تومعلوم ہوا کہ اللہ تعالی کے حکم کے مطابق ہمیں قائم رہنا چاہئے۔ ایک صحافی نے حصور صلی اللہ علیہ وسلم کو عرض کی کہ میرا دماغ کمزور ہے اکوئی مختصر نصیحت بتلا دیں کہ جس پر زندگی گذار دول قُلِ امنت فاستم اور اس پر قائم ره- ایک تو حریت کا معنی آزاد ہونا دوسرا یہ کہ رسالڈسٹیر میں صوفیا کرام رحمتہ اللہ علیہ نے لیا ہے کہ تخلیص الرءِ عن رِق المخلوقاتِ کہ مخلوق کی غلامی سے نجات حاصل مو- (مم انگریز سے تو آزاد گر صوفیا کرام رحمتہ اللہ علیہ سے مرادیہ ہے کہ دل آزاد ہو جائے وہ یہ کہ دل اللہ تعالی سے جڑ جائے۔ بیشک طلل روزی جتنی کماؤ کوئی غم نہیں گر کسی قوم کا محتاج نہ ہو یعنی دل کسی قوم سے جکڑے نہیں۔ مثلاً اگر بیوی کی محبت غالب تو بیوی کا غلام - اگر پیٹ کی خواہش غالب تو پمیٹ کا غلام - اسی طرح اولاد وغیرہ سے محبت تو اٹکا غلام ) اگر آپ اس قدر

بندھے ہوئے ہیں تو یقینی بات ہے کہ تم آزادی کے ہوتے ہی لا کھوں کے غلام ہو۔ (بات یہ ہے کہ گناہ کو گناہ سمجھ کر کریں تاکہ نداہت موشاید کبھی توبہ نصیب موروس کے متاثر ایک بادشاہ نے محمد دینی کتابوں کامطالعہ کیا تواتنا متاثر ہوا کہ علماء کے پاس گیا کہ میں سلمان ہونا چاہتا ہوں گر میں شراب ضرور پیپٹوں گا کیونکہ وہ میری زندگی کا جز لانیفک بن چکا ہے علماء بجارے کوئی سیدھے مادھے تھے کہا کہ نہیں تو وہ مسلمان نہ ہوا مولانا رشید احمد گنگوہی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ اگر مجھ سے پوچھتا تو میں تھہ دیتا کہ گناہ سمجہ کرپیتے رہوشاید کہی رفتہ رفتہ ختم ہوجائے۔اگر آدمی خودریش دار بھی نہیں رکھا توریش دھارمی والے سے نفرت تو نہ رکھے۔ اگر ریش دارهی والے سے نفریت کی تو محمد صلی التدعلیہ وسلم سے نفرت کی- آدم سے لیکر محمد صلی اللہ علیہ وسلم تک تمام پیعمبر ب ریش نہیں آئے ایے لوگ اللہ تعالی کے لانے ہوئے اسلام کا ایک بال بھی بیکانہ کر سکیں گے ایک تو ریش کتروانا دوسرا صاحب ریش سے نفرت یعنی یورپ اور امریکہ کے کافر کی شکل ہو اور پیغمبر صلی الله علیه وسلم کی شکل نه مو 1924 میں مندو مسلما نوں کو ہندو بنانے لگے ایک گاؤں میں صرف جار مکان مسلما نوں کے ہاقی سب ہندووک کے تھے ہندواینے پندات سے دم وغیرہ کرواتے تھے تومسلمان بھی پندلت سے دم کرواتے تھے ایک مولوی صاحب

کو کھا گیا کہ تم مسلمان ہو دم کیا کرو تا کہ مسلمان پندمت کی صحبت سے مفوظ رہیں۔ آگرہ سے ایک آدی آئے کہ فلال کی آنکھ میں درد ہے دم تو کر دو تومولوی صاحب نے اپنی دار هی کا بال یا نی میں بھگو دیا اور کھا کہ یہ یانی بیو تو ہم نے مولوی صاحب سے پوچا یہ عبیب وم ہے فرمایا کہ میں وم کے قابل تو نہیں البتہ جب یہ بال بھوتا ہوں تورب العزة سے درخواست كرتا ہول كه ياالله يه تيرے نبیوں کی نشانی ہے اسکی برکت سے مریض کو شفاء عطافرما توسو فیصدیہ ننح کامیاب بن گیا ہے (اس لئے تنبیہ کی گئے ہے کہ گناہ کو گناہ سمچھ کر کرنے سے ایمان مکمل تباہ نہیں ہوتا بلکہ گناہ کو گناہ نه سمجمنا يه نقصان عظيم ہے۔ بھم اللہ سے رب العزة نے فرايا كه رحمان سے تعلق قائم ہو) نکتہ کہ خدا کے نام خدا کی بادشاہی کے محکمہ کے نام ہیں۔ جس طرح ہمارے مختلف محکے ہیں تعلیم وزراعت وغیرہ- مثلاً رحمان- اللہ- رحیم یہ تین نام ہیں ایک کا کام یہ کہ ہمارا وجود رہے اور سب سے بڑھ کر انسان کواپنے وجود سے معبت ہوتی ہے۔ (امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ تمام معبوب شی سے انسان کو اپنا وجود محبوب ہوتا ہے۔ روٹی پانی محبت نفس ، وجود ذات، مكان كى ضرورت كى معبت، ان سب سے معبت اسلے كه میرا وجود قائم رہے یہ تمام ایک محبت سے پھوٹ کرِپیدا ہوئیں معلوم ہوا کہ یہ تمام محبوبات سمٹ کرایک جسم میں ہے گئیں۔ مال

کے پیٹ میں اللہ نے بچہ پیدا فرمایا کہ نہ باپ کو پتہ کہ بیٹا یا بیٹی نہ ۔ ماں کو پتہ- نہ کسی کے ہاتھ کا دخل تا کہ بندہ خدا کسی کا احسان نہ مانے تویہ وجود صرف اللہ تعالی کا دیا ہوا تو ہمیں اپنی ذات سے محبت اور وہ ذات عنایت فرمانے والی اللہ تعالی کی ذات پاک ہے للذا ممیں حقیقی معبت اللہ تعالی سے مو- سمیں آنکھ، کان، یاؤل وغیرہ سے مبت لیکن دراصل مهمیں اکے دینے والے سے محبت مویہ سب محیص كارفانه فدا سے بنے ہیں- اگر نہ بناتے تو كيا تم كچير اسكے فلاف کرنیکی طاقت رکھتے ہیں۔ دنیا میں بڑے بڑے بادشاہ گذرے ہیں الله تعالى نے نه بیٹا دیا نه بیٹی فرمایا جتنی قوت موصرف كر لو، كرو لگا وہ جومیں چاہوں گا۔ قرآن نے فرمایا یھُبُ لِمُن تَیْثَاءُ إِنَاثًا وَیُعُبُ لِمُن يُثَا الذَكُورَ الخ جسكو جامول مذكر مونث دونوں ديدوں كسي كو صرف مونث کی کو صرف مذکر کسی کو تحچھ نہ دول یہ میری قدرت ہے۔ الم غزالی رحمته الله علیه فرماتے ہیں کہ جس انسان کو تمام محبوبات سے محبت گرممبومات عنایت کرنے والے سے محبت نہیں تواس جیسا دنیا میں بدبخت کوئی نہیں۔ بھم اللہ سے یہ سبق حاصل ہوا کہ جو کام کرے قبل یہ تلاوت کرے تو کام بھی وہ کرنا پریگا جو اللہ تعالی ر کوممبوب ہو تو کام کرنے سے قبل دیکھ کر کرینگے کہ یہ کام رب العزة کو پسند ہے کہ نہیں اگر نہیں تواپنے آپ کواس کام سے بچاؤ کیونکہ وہ کام کتنا بد بخت ہوگا جس پر رب العزۃ نے اپنا نام لینا منع کر دیا

' ہے۔ رب العزۃ نے فرمایا کہ اگر مجھ سے معب<u>ت رہے تو میرے</u> معبوب کی اتباع کرو قرآن نے فرمایا ہے۔ قل اِن کنتم تِمتونُ اللهُ فَا يَبِعُونَى عَبِهِمُ الله - اگر الله تعالى سے معبت كا وعوى ہے تو رسول الله صلى الله عليه وسلم مع محبت ركھوورنه يه محبت كا دعوى غلط مرمبت وہ جو اللہ تعالی اور اسکے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے معبت فرمائی ہے نہ اس کے ایک آنج اتریں گے نہ بڑھیں گے یہ نہیں کہ جو مولوی نیا دین بنائے اسکے بیچھے لگیں۔ (جو قرآن و صدیث نے فرمایا بس اسکی اتباع درست باقی سب علط- امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی کے ساتھ محبت صحیحہ کی چند علاات میں ایک یہ ہے کہ إِذَالتُهُ الكُّلِ فِي العِبَادُةِ كه عبادت كرنے میں ستی حتم ہو جائے جس طرح دنیا کے کاموں میں جت رہتے ہیں اس سے کئی گنا زیادہ جستی کرنی جاہئے دوسری وہ رَصَا بِالْمُصَيِّبِتِ كَهِ الله تعالى كى رصا پر راضى رہنا كھيں اگر الله تعالى نقصان دیدے توہم تنگ آ کررب العزۃ سے غصہ کرتے ہیں ہمارا کیا حق ہے بلکہ رب تعالی تو صاحب حکمت ہے اس کام میں تفع پوشیدہ ہوتا ہے دنیامیں اگر محبوب ایک تصیر لگائے توہم کہیں کے اور لگاؤ۔ موت سے خطر ناک کوئی منزل نہیں موت نے تو بڑے براے فرعونوں کے دماغ درست کر دیئے۔ حدیث حضرت عثمان رصی اللہ تعالی عنہ سے مروی ہے بار آیت منظرالاتر القبر إذا جاء مقابر

الله عليه وسلم نے فرما يا كه موت كے بعد منزل الله عليه وسلم نے فرما يا كه موت كے بعد منزل ری ہے۔ نبرای منزل سے خطرناک اور کوئی منزل نہیں ویکھی۔ حضرت منزل منزل سے مر عثمان رضی الله تعالی عنه جب قبرستان میں جاتے تواتنے روتے کہ ہ نوکے قطرے دارمی سے بہد پڑتے۔ کی نے پوچھا کیول روتے بوزمایا کہ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا کہ قبر سخت منزل ہے من نجی مِنہ ما بعدہ الخ جواس سے گدر گیا اس کے بعد سب تهان میں کیا بتہ کہ میں اس منزل اول میں میزان کے مطابق ارولًا كه نهيس قران فن كان يرجوا لقاء ربه فليُعمَلُ عُملاً صَالِاً ولأ بھرک بعباؤة رتب اَحَد آ الخ موت کے پل سے گذر کر اللہ تعالی کو ملیں کے جنکواللہ تعالی سے محبت اس کوموت سے محبت اگر اللہ تعالی کی نبت غالب توموت کے وقت خوشی ہو گی کہ اپنے محبوب کو ملیں گے اور اس غم کے گھرے سے نجات ملے گی اور جس پر دنیا کی تبت غالب تو موت کے وقت فرشتہ جب روح قبض کریگا تو خیطان مردود کھے گا کہ اس محبوب دنیا سے تجھے اللہ علیحدہ کررہا ہے تودہ اللہ تعالی کو برہے خیال ہے نظر کریگا تواس حالت میں ایمان کا فانمر ہوجاتا ہے۔ نمو این اینی او نشنی کو مغرب کی طرف چلاتا ہوں اور وہ (میں اپنی او نشنی کو مغرب کی طرف چلاتا ہوں اور وہ مشرق کو چلتی ہے کیونکہ مشرق کی طرف گھڑتے اور گھر میں اسکا بچپہ ہے اور بچ سے اسے معبت ہے اسی طرح دنیا کا حال ہو گا فرشتہ اسکو

ہے لے جائے گا اور یہ جیھے رخ مور کے گا حدیث صلی اللہ علیے وسلم میں ہے مُن اُحتِ لِقاء اللّٰہِ اَحْتُ اللّٰهِ لِقَاء اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰلَّا الللّٰ اللّٰمُلّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُلْمُلْمُ اللّٰمُ اللّٰمُلْمُلْمُلْمُلْمُ اللّٰمُلْمُ ال

درس نمبر: ۲۹ 10ريل 1964م

رحمت فنيا ورحمت آخرت كاموازيز

ترج موازنه رحمت دنیا و سخرت کا بیان کرونگا۔ بسم اللہ میں لفظ رحمان ونیا کی رحمت بیان کر رہا ہے اور لفظ رحیم سخرت کی رحمت بیان کر رہا ہے۔ لفظ تو ایک بھی کافی تما دو لفظ لانے کا مطلب یہ ہے کہ جان دو ہیں جان دنیا سے اللہ کو جس رحمت کا تعلق اسکولفظ رحمان ظاہر کررہا ہے اور جمانِ سخرت میں اللہ تعالی کو جس رحمت کا تعلق اسکولفظ رحیم ظاہر کررہا ہے دنیا وجود میں پہلے ائی اور دوم نمبر پر اسخرت ہے۔ جو ترتیب جانوں میں وہی ترتیب ان رحمتوں میں بھی رکھی رحمان دنیا کیلئے قبل لایا گیا رحیم سخرت کیلئے بعد میں لایا گیا دو نول میں مواذنہ کیلئے ضروری ہے کہ دنیا کی رحمت میں دو چیزیں ہیں رحمت و هبی ورحمت کسی دنیا کی رحمت کچھ بخش کے ذریعہ کچھ محنت کے ذریعہ دنیا میں بخش رحمت کوشش رحمت- مثلاً زمین بخشش ملی اگر نه ملتی توکهال شهریتے

ایک زمین کے طفیل سب محجہ ملازمین انسان ایک دنیا میں آت ہے۔ 100baa-ellhan

قبل تھی اسی طرح زمین میں ونیا کے تمام وهندے بیں زمین ایک محرہ کی مثل ہے یہ مماری رہائش کا کام دے رہی ہے زندگی میں ہی رہائش گا کام مرنے کے بعد بھی رہائش گا کام دیگی قرآن اُلم مَعُلِ الأرضَ كِفَا تَأْيَهُينِ بنايا ربين كوكه تم اس مين مل جات مور تر ان اَحیاُوُ اَمُوَاتًا رُند کی میں اور مرے نے میں۔ یہی وجہ کہ جب انسان مرجائے تو دفنانے ہیں۔ مذہب دو قسم کے ہیں ایک سسمانی ایک غیر ا سمانی - بھر سمانی مذہب دو قسم کے ہیں ایک اصلی دومسرا غیر اصلی، اصلی یہ ہے کہ جس میں کوئی تغییر تبدّل نہ ہوا ہو مثلاً اسلام غیر اصلی یه که بنیاد میں دین مو گر الله تعالی نے یا لوگول نے اسے تبدیل کیا ہو مثلاً عیسائی وغیرہ۔ جب ایک ویسراء

غیر اصلی یہ کہ بنیاد ہیں دین ہو گر اللہ تعالی نے یا لوگوں نے اسے تبدیل کیا ہو مثلاً عیسائی وغیرہ جب ایک ویسراء کومت سے دستبردار ہوتا ہے تو دو سرے کا حکم مانا جاتا ہے۔ یہ نہیں کہ قبل معزول ویسراء کا حکم مانیں گے نہیں جو موجود وقت ویسراء ہوگا اس کا حکم مانا جائے گا ورنہ باغی کھلائے گا جو قبل ویسراء ہوگا اس کا حکم مانا جائے گا ورنہ باغی کھلائے گا جو قبل ویسراء گذر چکا ہواس کو ویسراء تو ما نوگر حکم موجودہ ویسراء کا مانو اس طرح آدم سے لیکر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جو پیغمبر تشریف لے آئے گر اب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کے بعد انکو بنی ضرور ماننا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کے بعد انکو بنی ضرور ماننا برے گا ہو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کے بعد انکو بنی ضرور ماننا برے گا گر حکم حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا چلے گا جو نبی صلی برے گا گر حکم حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا چلے گا جو نبی صلی

بهماما

الله عليه وسلم كا حكم مانے كا وہ وفادار ورنہ اللہ تعالى كا غدار كهلانے كا۔ بندو بدهد مزهب وغيره يه زميني مذاهب بين اور اسلام حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر اور یہودیت موسی کو اور ع**مای**ت عیسی کو پی سمانی مذہب ہیں گر صحم صرف اسلام کا جوموجودہ دور کا ویسرائے ے مانیں گے۔ تومعلوم ہو گیا کہ اصلی مذہب اسلام ہے تحجہ اس لئے کہ یہ آخری ہے اور کچھ اس لئے کہ جن مذاہب کو بدلنا تھا انکی حفاظت كاكوئي انتظام نهيس فرمايا- كتب اسماني تورات، الجيل وغیرہ کے احکامات بدلنے تھے تو نہ قبل زمانہ میں ان کا کوئی حافظ تھا نه اب خود عیسائیوں کا قول ہے کہ الجیل میں 30 ہزار الفاظ کی تبدیلی ہو چکی ہے اسکے برعکس قرآن مجید کہ اس دین اسلام کی حفاظت کی کیونکہ یہ دین سخری ہے تو قبل زمانہ سے لگا کر موجودہ زمانہ تک لاکھوں سے زائد حفاظ آ رہے ہیں اور رہیں گے جو اصلی مذہب ہیں وہ مردہ کو دفناتے ہیں مثلاً عیسائی یہودی مسلمان وغیرہ عیمانی یہودی اس لئے اصلی ہیں کہ وہ اپنے وقت میں اللہ کے صحیح <sup>دین</sup> گذرسے ہیں اور غیر اصلی مذہب والے کوئی تو مردہ کو جلاتے ہیں جس طرح ہندو کوئی گدھ وغیرہ کے آگے پیینک دیتے ہیں النرتعالى كالصلى مذبب كتنا ورست ہے كم انسان نطفه سے بيدا ہوا نطفہ خون سے خون خوراک سے خوراک زمین سے زمین ایک معنی میں مال ہوئی۔ موت کیا ہے کہ روح بدن سے نکل کراور جلی جاتی ہے

کیونکہ اس کا مقام اوپر ہے اس کا وطن اوپر ہے توروح بمنزلہ باب کے ہوا باقی بھا بدن اگر باپ فوت ہوجائے تو بچہ مال کے حوالے كياجاتا ہے تواس كئے زمين مال ہے روح باب باب كے فوت ہونے پر بحیہ کو مال کے حوالہ کر دیتے ہیں یعنی مردہ کو دفناتے ہیں گویامعلوم ہو گیا کہ اسلام نے حکم دیا کہ مردہ کو زمین کے حوالہ کروجو اس کی مال ہے۔ دیکھو آگ سے اگر مردہ کوجلایا جائے تو مردہ کا نام و نشان نہیں رہتا۔ قبر تعمیر کرنے سے ایک یاد گار رہتی ہے جس کو دیکھ کر اقارب رشتہ دار دلی تسکین حاصل کرتے ہیں جس طرح زندگی میں خط پڑھنا آدھی ملاقات ہے اسی طرح قبر کی زیارت نصف ملاقات ہے۔ یہ فطرت انسانی کے بھی خلاف ہے کہ مردہ کو سپردِ ا کی کیاجائے۔ دیکھو مردہ کو دفن قبر سے قبل اس کو نہلاتے ہیں . کپڑے پہناتے ہیں خوشبو وغیرہ لگاتے ہیں یعنی جوزندگی ہیں ہوتا ہے وہ مردہ ہونے کی حالت میں ہوتا ہے۔ باقی جو تصرف قبر میں ہوگا وہ ہمارے بس میں نہیں رب العزة جس طرح جاہے اور یہ جلانا ظالمانه روش ہے۔ اگر اللہ تعالی تعلیم نه دیتے تو ہمیں کیا پتہ که مرده کو کیا کریں پھر آگ اور زمین میں بڑا فرق ہے۔ آگ کا کام تخریب ہے۔ اس لئے شیطان کو آگ سے بنایا گیا زمین کا کام تعمیر ہے۔ مثلاً الگ میں تحیّے ڈالو خراب کر دیگی اس لئے سب سے بڑا خراب كرنے والا شيطان ہے۔ اسكے مقابلہ ميں زمين تعمير كا كام ديتى ہے

ایک دانہ ڈالو تقریباً 500 دانہ دیگی یا اس سے زائد بندی فدا بات دراصل یہ ہے کہ زمین اشرف المخلوقات کی مال ہے جتنا اسکے سپرد كروك اس سے دگنا ديگي مثلاً ديمير كا معنى بنانا- تو ہريہ جاہتا ہے کہ تعمیر کے حوالہ کریں مردہ کو۔ یہ نہ کھنا کہ کھانا وغیرہ کو آگ تودرست کرتی ہے بگارتی تو نہیں میاں جب تک مٹی نہ لیے تو آگ كارتى ہے مثلاً منديا وغيره مثى ميں سے ہے-تو خیر سماوی مذہب والے مردہ کو دفناتے ہیں اور غیر سماوی مزہب والے الگ یا گدول کے حوالہ کرتے ہیں۔ عجیب بات یہ ہے کہ انسان پرندوں کا شکار کرتا ہے گر آج کل کے مذاہب ایسے ہیں کہ وہ مردہ کو پرندول درندول کے آگے رکھ دیتے ہیں۔ خیر کہاں چلا گیا اب رحمت دنیا و ہخرت کا مواز نہ بیان کرتا ہوں پہلے دنیا کی رحمت بیان کرتا ہوں دنیا کی محید وهبی رحمتیں ہیں تحچه کسبی بیں وهبی مثلاً موا، سورج، یا نی وغیره یه سب تحچه بخش میں-ہماری نعمت پر تو نظر ہے گرمنیم پر نظر نہیں اگر دنیا کا وزیراعظم یا کی ملک کا صدر ایک دن یا محید عرصه روثی نه محمائے تو کیا زندہ رہ سکتا ہے اور وہ روٹی کھال سے بنتی ہے وہ زمین سے بنتی ہے۔ زراعت دستکاری، صنعت وحرفت، تجارت وغیره- یه سب زمین سے تعلق رکھتی ہیں۔ فائدہ یہ ہے کہ اللہ تعالی نے بنیادی چیزیں تو بخش کردیں مگر پھر فرمایا کہ ہاتھ پاؤں ہلاؤ اور کماؤ تو معلوم ہو گیا کہ

د نیامیں کچیر رحمتیں بخشش پر اور تحچیر ممنت پر موقوف ہیں۔ اس کے مقابل سخرت کی نعمت وہاں بخشش نہیں ممنت ہے اگر کمایا ہاتر یاؤں جلانے تو ملے گا ورنہ تحجم نہیں- قرآن میں ہے وَانْ لَیْنَ بِلإِنسَانِ اِللَّاسُعَىٰ وَأَنَّ سَعَيَهُ سُوفُ مِيرَىٰ - وَعَلْ تَجِزُونَ اِللَّا كَنتُم تَعَمَّلُون \_ ہزت میں جواصلی نعمت حاصل کرو گے وہ اس کا بدلہ ہو گا جو دنیا میں بویا ہوگا۔ یعنی جو دنیا میں کاشت کرو گے وہ آخرت میں کاٹو کے دنیا عمل کی جگہ ہے اور ہخرت جزا و سزا کی جگیہ۔ دوسراموازنہ کہ یہاں دنیا میں بعض تعمتیں ایسی میں کہ نہ وھبی نہ کسبی میں فرض کر لو کہ ایک آدمی کو اللہ تعالی نے بدصورت پیدا کیا نہ ناک درست یا کوئی دومسرا اعصناء درست نہیں ہوتا۔ تو دنیا میں اس صورت میں نہ وهبی رحمت کا ظهور اور نہ یہ کسبی رحمت سے تعلق رکھتی ہے کہ انسان تحجم تصرف کر کے بدصورتی سے حس اختیار کر لے ہفت اللیم کا بادشاہ اگر بدصورت ہو تو تمام رقم خرچ کر ڈالے تو بھی حسن حاصل نہیں کر سکتا باقی رہا یہ پوڈر وغیرہ یہ کوئی قابل اعتماد شی نہیں کیونکہ یہ بدصورتی ہٹاتا نہیں بلکہ بدصورتی پر پردہ دیتا ہے۔ ایک مسئلہ تو بدصورتی والا دوسرا مسئلہ عمر کا کہ اگر کوئی جاہے کہ میری عمر 500 سال ہوجائے نہیں اگر تمام سلطنت خرچ کر ڈالو تو ایک سیکند زندگی میں اصافہ نہ ہو گا قرآن میں ہے لاینتقدیمون ساعتہ ۔ <u>'وُلاَیُتُاُخِرُو</u>لُ موت اپنے وقت سے نہ قبل نہ تاخیر سے آئے گی

پورے وقت مقررہ پر آئے گی اور کوئی اسکی گرفت سے بچ نہ سکے ۔ گا۔ تیسرامسکہ شباب جوانی۔ کہ ایک آدمی جاہے کہ میری جوانی رمایے میں تبدیل نہ ہویہ کسی کی کوشش سے نہیں موسکتا کہ بڑھایا . نہ آنے دے۔ چوتھا مسئلہ کہ مرض نہ آئے۔ یعنی تمام عمر صحت ہو۔ یانجواں کہ میرے کپراے میلے نہ ہوں روز اول سے لگا کر آخر یک سفیدرہ جائیں وھوبی کی ضرورت نہ ہو۔ لیکن اللہ تعالی نے یہ گدلاجان ایسار کھا کہ ہمیشہ تغیرات ہوئگے۔شم مثلاً آدمی خواہش کرتا ہے کہ یاخانہ کی حاجت نہ ہوتی کہ کھانا پینا ہوتا۔ حاجت روائی نہ ہوتی۔ لیکن دنیا کی کوشش بالکل میچ ہے مواز یہ رحمت کہ آخرت میں یہ سب کھید آپ کو کوشش سے ملجائیگی خوبصورتی بھی اور بد صورتی بھی۔ خوبصورتی اس لئے کہ دنیا میں اگر نیک عمل کئے تو مد صورتی خوبصورتی میں تبدیل اور اگر بداعمال کئے تو خوبصورتی (بد صورتی میں تبدیل ہوجائے گی)۔ بد صور تی میں تبدیل ہو جائے کی- ما تواں مسئلہ تما قوہ کا کہ ہر ایک آدمی جا ہے کہ میں گاما پہلوان بنول تو نہیں ہو سکتا۔ حصور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث پاک ہے بخارى و مسلم ميں - إِنَّ اوْلَ الرّة يُدْخِلُونَ الْجِنْتَ يهلا گروه جو جنت میں داخل ہو گا کا لفر کیلئہ البدر اس کا جسرہ جودھویں کے جاند کے مثل ہو گا۔ تم کا نُندِ کو ک<u>ب الدِّرِی</u> دومسرا گروہ جنت میں ایسی شکل میں داخل ہو گا کہ اسکا جسرہ خوبصورت ستارہ کے مثل ہو گا یہ مثالیں

اس لئے دی ہیں کہ دنیا میں چودھویں کے جاند سے روش، خوبصورت کچھے نہیں اور اسکے بعد خوبصورت ستارہ ہوتا ہے حقیقت میں وہاں کی خوبصورتی ان چا<u>ند ستاروں سے</u> زیادہ خوبصورت کہو گی صحیحین کی حدیث میں ہے علی اُ بناءِ ثلثین علی **قامتِه اُ بیمم آدمُ سِنوْل** یعنی ہوم م سے لیکر تمام کی عمریں یکساں اور نوجوان ہوگئے یہ فطری تقاصا ہے کہ ہم عمر آپس میں مشغول رہتے ہیں بچہ بچہ کے ساتھ جوان جوان کے ساتھ بوڑھا بوڑھے کے ساتھ اگر جنت میں عمریں مختلف ہوئیں تو پھر جنت کا مزہ ہی کیا۔ تواللہ تعالی نے ایسا انتظام فرما یا کہ بدصورت خو بصورت ہوجا ئیں گے۔ اور وہ سب نوجوان ہم عمر مو جائیں کے تاکہ آپس ہیں ملجل کر خوش رمیں۔ حدیث شريف َ مَامِنَ أَعُدِيمُوتُ صَنِعَيراً أَوْهَرَاً إِلَا يَكُونِ الح كه جو بحيه محم سني ميں فوت ہو گا اسکو ماں باپ جنت میں بخوبی پہچا نینگے۔ یہ اللہ تعالی نے خوب انتظام فرمایا- قرآن میں ہے اخلدین فیمًا اُبدًا کہ تم کو ابدی زندگی حاصل ہو گی موت نہ آئے گی۔ یہاں دنیا میں توایک ایک سیکنڈ کی زندگی کو ترس رہے ہیں۔ جوانی وغیرہ تمام چیزول کو ترس رہے ہیں- عدیث شریف اِنکم تخشرُونَ مُفاۃٌ غراۃٌ غراہ ٔ خرداً مُرداً۔ کہ تم قبروں سے ننگے پیر اٹھائے جاؤ کے ہم تو بوٹ کے غلام بن جِکے ہیں۔ سخرت جنت میں بدن پربال نہ ہو گئے جو دنیاوی خوراک کے اثر سے بیدا ہوتے ہیں۔ اِلاّ کھُولیٰنَ آ تھیں بغیر

مرمه کے کاجل کی طرح خوبصورت ہونگی لایبولون ----ولا تفنی شَابِهُمُ وَلاَ تَبِلَى رَيَا بَهُمُ يَعْطَى أَعَدُ مُحُمُ فِي الْجِنْتِ، قوةً مَاةً رَجُلِ وبال جنت میں نہ پیشاب پاخانہ کی حاجت۔نہ فناہ جوانی۔نہ گدیے کیرمے ہونگے۔ بلکہ رب العزة ہر ایک آدمی کوایک سو آدمی کے برابر قوۃ عطا فرمائیں گے۔ یہ اللہ تعالی کا انقلاب ہے۔ تومعلوم ہو گیا کہ وبال کاجان کسبی ہے یعنی جو تحجہ دنیا میں کما یا محنت مزدوری کی وہ سب تحجے رب العزة کی بینک میں محفوظ ہے اور وہ آخرت میں حاصل ہو گا۔ دیکھو سماری عقل ناقص ہے سوچتے ہیں کہ وہاں کیڑے کے کارفانہ ہو گئے نہیں ہماری عقل تو ناقص ہے رب العزة کی قدرت کی وسعت کا کس طرح اندازہ لگا سکتی ہے حدیث شریف میں ہے . كم ميں نے اپنے صالح بندوں كيلئے وہ چيزيں ركھين يہاں جنكو آج تک نہ کی آنکھ نے دیکھا ہے نہ کسی کان نے سنا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ اگر دنیا کے تمام درخت مل جائیں توجنت کے ایک درخت کے برابر نہیں ہو سکتے ۔ حدیث شریف میں ہے کہ کوئی کارخانے نہیں بلکہ درخت سے ایک خوشہ پھٹے گا جو جی چاہے گاوه کیرا تیار ملے گا نه کارخانه نه درزی کی ضرورت جب جس وقت جی چاہے کپڑا تیار۔ کوئی لکلیف نہیں صرف ارادہ کے ساتھ سِب ممل ہوجائے گا۔ ہمیں خیال ہوتا ہے کہ کیا یک تھانے کس طرح ملیں گے بندہ خدا یہ ونیا محنت مثقت کی جگہ ہے اور جنت

عیش و عشرت کی جگہ ہے۔ گر انسان نے اس محم عمر کے عیش کو بند کیا۔ باقی وہاں کی تمام عمر ذات پسند کی۔ مندری میں ہے پنظور أَصَرُ كُمُ إِلَى الظّيرِ لِبَيْنَى إِلَيهِ نَصِجاً جب جنتي پرندول كو ارثنا موا ديكمير کے توصرف اتنا ارادہ کرنے پروہ پرندہ یکا یکا یا موجود ہو گایہ معلوم موگیا کہ بہال آگ سے بکتا ہے اور وہال تجلی عرش سے یکے گا- امام مندری لکھتے ہیں حدیث شریف کیکوئ لِاخرہ لَدّۃ مَا یکوئ لِلوّلہ کہ قبل ' نوالہ کا مزہ اور دوسرے کا اس سے زیادہ تیسرے کا اس سے زیادہ اسی طرح غیر انتما کک جو تہارے ذہن میں نہیں ہے۔ یہ تو مصنوعی لذت ہے حقیقی لذت تو خالق جانتا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ یہال صورت پر زندگی کا دارومدار وہاں عرش پر-ایک طرف بدن کو خوشی دوسری طرف روح کو خوشی۔ بزرگ سے کی نے پوچھا کہ ہخرت و دنیا کی لذتوں میں کیا فرق ہے۔ جواب دیا کہ اگر دنیا کی 10 لاکھ تعمتیں اکھٹی کی جائیں آخرت کی أیک منٹ کی نعمت کے برابر نہیں ہوسکتی۔ مولانا اشرف علی تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ کا فرمان ہے کہ مجھے قسم بخدا جسکے بال دین نہیں اسکے بال دنیا کا مزہ نہیں۔ جو دین کو نہ سمجھے باوجود بادشاہ ہونے کے اسکی زندگی تنگ ہو گی اور جو ایمان لانے اسکو عمدہ زندگی حاصل ہو گی- معلوم مو گیا کہ ونیا دار کے ہاں گدلی زندگی اور دیندار کے ہاں عمدہ رندگی ہے۔ مولانا حضرت تنا نوی رحمتہ اللہ علیہ فرمائے بیں کہ دنیا دار و

دیندار دو نول کھاتے ہیں گر لذت و مزہ دیندار کو زیادہ نصیب ہوتا ے۔ کیونکہ دیندار کومزہ من خیت الافترابِ آئی اللہ مہوتا ہے یعنی وہ تصور کرنگا کہ یہ محبوب حقیقی کی طرف سے بھیجا ہوا ہے تو دیکھو جو تحجیہ ہو کھانے کیلئے گر محبوب دیدے تو کتنا مزہ آتا ہے۔ مثال راولبندمی میں ایک شخص خود خرید کر کباب کھاتا ہے اور اسکو فیلاڑ ارش کھیے شامی کباب صندوق میں بھر کر بھیجتا ہے تو کیا اسکو فیلد مارشل کے جمیعے ہوئے کباب میں زیادہ مزہ نہ ہو گا۔ قبل زمانہ میں رواج تھا کہ بادشاہ اگر کھانا کسی کو دیتے تواپنی ایک صندوق میں کھانا بند کرکے دیتے تھے۔ مولانا تعانوی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ دیندار کوایک لذت تویہ ہوتی ہے کہ یہ میرے رب کریم کی طرف ے بھیجا گیا ہے اور دوسری لذت یہ ہے کہ یہ قاعدہ ہے کہ اگر نعمت کسی صاف برتن میں استعمال کی جائے تومزہ آئے گا اور اگر کی گدلا برتن میں استعمال کیا جائے تو مزہ نہیں ہو گا۔ مثلاً بھاولپور کی نہاری مشہور ہے۔ اگر برتن صاف ہو تو مزہ آئے گا اور اگر برتن میں مٹی منگنیاں وغیرہ ہوں تو کیا کھانے میں لذت آئے گی-گدلاہٹ کئی قسم کی ہوتی ہے۔ لذت کا تعلق دماغ سے ہے دیندار کا دماغ صاف ستھرا برتن ہے اسکو عمدہ لذت نصیب ہوگی اور اسکے مقابلہ میں دنیا دار اسکی عقل گدلاہٹ سے بھر پور ہے کہیں دنیا کا . فکر کہیں گناہ وغیرہ کی گدلاہے ہے تعادیبا دار کو کوئی مزہ نہیں ہو گا۔ محمد الم 1000 میں کا کہ 1000 میں اور الم 1000 کا 1000 کے اور کا 1000 کا 1000 کا 1000 کے اور کا 1000 کا 1000 کے

دسترخوان پرجو تعمتیں ہیں دیندار کو یہ نمونہ معلوم ہوجاتا ہے کہ یہ تو نمونہ ہیں آگے اس سے لاکھ گنا زیادہ لذید تعمتیں ملیں گی۔ حضرت تھا نوی رحمتہ اللہ علیہ نے درست فرما یا کہ اگر دین نہیں تو لذت و مزہ بھی نہیں۔ امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ کہ باتی دنیا کی تمام تعمتیں چھوڑ دو صرف پانی لے لو کہ ماری دنیا خرج کرکے ایک گلاس ضربت کا بناؤ اور آخرت کے پانی کا ایک گھونٹ پی کروہ گلاس پیش کیا جائے تو آدی نفرت کی وجہ سے متلی کھونٹ پی کروہ گلاس پیش کیا جائے تو آدی نفرت کی وجہ سے متلی

درس ممبر: ۲۵ ۱۱۰ریل 1964ء

رحمت جامعه بإش بعيت محدى

اس سے پہلے درس میں دنیا و ہمزت کی رحمت کا بیان ہوا اب ایک ایسی رحمت کا بیان ہے جس نے دنیا و ہمزت کی تمام نعمتیں اپنے اندر جمع کررکھی ہیں وہ رحمت جامعہ ہے اس کا معنی یہ ہے کہ شریعت محمدی صلی اللہ علیہ وسلم جو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے طفیل اللہ تعالی کے جن قوانین کو ہم نے بیا۔ یعنی رحمتیں مل گئیں قرآن وَما آرسَانک الله رحمتہ الله اللہ بین ہے کہ آپ کی لائی ہوئی ضریعت دین وغیرہ سب کچھ سمرا پارحمت ہے ہی کہ آپ کی لائی ہوئی ضریعت دین وغیرہ سب کچھ سمرا پارحمت ہے ہی کہ قریعت میں صرف رحمتہ کا بیان ہے اسکے مقابلہ میں کوئی شخص میں مرف رحمتہ کا بیان ہے اسکے مقابلہ میں کوئی شخص

رہا ہے اور رحمت کے پہلو کے علاوہ اگر اس حکم کو دیکھا جائے تو اللہ تعالی کی شریعت کے سواجو قا نون ہوگا وہ انسان کا اور انسان و خدا میں فرق ہے قرآن نے فرمایا۔ مثم جگائی علی شریعت میں فرق ہے قرآن نے فرمایا۔ مثم جگائی علی میں فرق ہے قرآن نے فرمایا۔ مثم جگائی علی المائی بھر میں فرق ہے قرآن میں فرمایا۔ کا فرمایا

دوسری شریعت کا حکم تراشے تووہ رحمت سے زحمت کی طرف جا

کردیا ہم نے تجھ کو محمد ایک شریعت پر حکم دیا کہ اس پر چلنا ہے۔ الله تعالی کومعلوم تھا کہ کافر وغیرہ نیا دین تھر میں گے۔ تو فرما ماولاً تتتیم الح که غیر کی تابع داری نه کر- یورپ تمکویه دهو که دے رہا ہے كه يه دين الله تعالى كانهيس- نهيس الله في مميس حكم ديا ہے كه ر تہارے پروردگار کی بات ہے۔ وہ حابلوں کی بات ہے یہ مسلمانوں کی خوشی ہے کہ جس طرح رحمت جامعہ حصور صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں تھی اس طرح موجود ہے۔ شریعت کو عربی میں گھاٹ کہتے ہیں جال جانوروں کو یانی پلاتے ہیں۔ اگر جانوروں کو یانی نہ پلایا جائے توجا نور مرجائیں کے تواللہ تعالی نے ایک ایسا قانون بنایا کہ اگرتم شریعت کوچھوڑو گے تو شریعت کا نقصان نہیں تم ہلاک ہو جاؤ کے اور اسٹرت کی جسم خریدو گے۔ تو شریعت قانون زندگی کا نام ہے اور یہ رحمت جامعہ ہے۔اسکی ایک وجہ تو یہ ہے کہ ای شریعت کا سرچشمہ رب العزة بین اور وہ ذات سرایا رحمت ہے لیکن یہ نہیں کہ سکتے کہ انسان قانون بنائے تووہ بھی سرایار حت ہے۔ دیکھوانسان کوانسان سے دشمنی ہے۔ مثلاً دوعظیم جنگیں یہ دلیل ہیں کہ انسان کو انسان سے دشمنی ہے۔ تو معلوم ہوگیا کہ انسان ہمیشہ انسان کیلئے رحمت کم زحمت زیادہ دومسری بات پیر کہ تا نون زندگی وہ بنائے گا جس نے زندگی دی اور جس نے زندگی نہیں بنائی وہ زندگی کے نشیب و فراز سے واقف نہیں۔ تو ایسا محمدہ toobage alibrary blogged

قانون بنائيًا جس كو سمجھے گا تو درست ليكن حقيقت ميں وہ مير ها نابت ہوگا کیونکہ وہ زندگی کے نشیب و فراز سے ناواقف ہے۔ اک حکیم اور ایک فلاسفر موسم گرما میں اکٹھا سفر کر رہے تھے تو راست میں اسم کے درخت کے نیچے لیٹ گئے ساتھ کدو شریف کی کھیت تھی فلاسفر کھتا ہے کہ ہم کا درخت کتنا بڑا ہے اور پھل چھوٹا ے اور اسکے مقابلہ میں کدو شریف کی بیلیں ایسی ہیں کہ ساری جیب میں ڈال لیں گر کدو پھل بڑاہے حکیم نے کھاکہ یہ سب اللہ تعالی کی حکمتیں ہیں تحجہ دیر کے بعد ہوا جلی تو ایک سم اسکے ناک پر الراكف كا واقعی رب العزة حكمت كا مالك ہے اگر آٹھ سير كا كدو گرتا تو ناک توخیر جان کا اندیشه تھا توبہ کی یومعلوم ہو گیا کہ اللہ تعالی سرایا رحمت۔اسکا بھیجا ہوا طریقہ رحمت۔دوسرا شریعت نام ہے زندگی کا جو زندگی ساز ہے وہ قانون دیگا۔ جس کی جان جس وقت لے کی کی مجال نہیں کوئی اسکی اجازت کے بغیر دم نہیں لے رسکتا۔ دیکھوامریکہ کی ساری فوج محافظ ہے گر جب جان لینے پر آیا تو کی کو پتر نہیں کہ صدر کنید می کو کس نے گولی کا نشانہ بنایا۔ تیسری بات یہ ہے کہ قانون زندگی وہ بنائے گا جنکو مکمل زندگی کا علم ہواور جسکو پوری زندگی معلوم نہ ہوگی تووہ ایسا قا نون بنائے گا کر ایک زندگی کے مکڑے میں تو درست گر دوسرے مکڑے میں

عاجز ہوجائے گا۔ زندگی رب العزۃ کے ماسوا کسی کومعلوم نہیں شکم toobaa-elibrary.blogspot.com

مادر میں انسان زندہ رہتا ہے یہ ایک اسٹیشن دوسرا سٹیشن دنیاوی رندگی زمین کی پشت پر تیسرا سٹیشن عالم برزخ یعنی قبر-جوتما میدان حساب کتاب یا نجوال جنت و دوزخ- تومعلوم موگیا که زندگی بظاہر تو نہیں ہل رہی مگر در حقیقت ہل رہی ہے ہم سمجھتے ہیں زندگی تحمری ہے۔ نہیں۔ چل رہی ہے کام ہو رہاہے۔ پت نہیں۔ یہ عجیب انتظام فرمایا۔ دیکھو بعض اوقات گار میں معلوم موتا ہے کہ زمین جل رہی ہے اور گارمی کھرمی ہے یا بعض وقت دو گار یال گذریں تو ا بنی گاڑی کھڑی اور دوسرے کی جلتی معلوم ہوتی ہے۔ زندگی ایک سکنڈ کیلئے نہیں ٹہرتی ٹہرنے کی جگہ آگے ہے۔ بطور مثال شکم ادر سے جب بیہ بیدا ہوتا ہے تو قبل چھوٹا ہوتا ہے یعنی تمام عضو چھوٹے ہوتے ہیں۔ جس طرح عمر ہوئی اتنا برا ہوتا گیا معلوم ہو گیا کہ زندگی حرکت کر رہی ہے شہری نہیں جوانی کے بعد بھی اللہ تعالی نہیں مہرنے دیتا۔ دوسری حرکت بڑھایا کی طرف شروع ہو جاتی ہے دانت وغیرہ گر گئے بشت کرور ہو گئی قر آن یکا اُٹھاالانسان اِنْكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبُّكَ كُدُّمًا فَلُوتِيْهِ- كه اسے انسان تو تكلیف اٹھا كر ضدا کی طرف چل بڑا ہے اس سے ملاقات ہونی ہے۔ یہ زندگی کی ایسی حرکت ہے کہ اسکو کوئی نہیں روک سکتا اگر ساری دنیا مل کر کوشش کے کہ بچہ پیدائش کے بعد بڑھے نہیں تو یہ حرکت نہیں روک سکتے عاجز انسان اپنی گاڑی جب جا ہے تو نہیں روک سکتا ماسوا اللہ

تعالی کے تواللہ تعالی کی گارمی کس طرح روک سکتا ہے حقیقت میں ہزت آرہی ہے صدیت شریف اِر تجلبِ اللّه بنا مُد بَرَةٌ وا لِه تحلبِ العقبي مقبلت ولکل واحد فیما بنون الح که جس طرح رات جاری ہے دن ارباہے تو دنیا جارہی ہے اسخرت اربی ہے تحیم لوگ سخرت کی آبادی کر رہے ہیں اور کچھ لوگ دنیا کی آبادی کر رہے ہیں اور ہمخرت کو برباد کررہے ہیں جو چیز جدا ہو گی جتنا جی لگا کر کماؤ جدا ہوگی بالعکس اخرت کے کہ وہ ملے گی جدا نہ ہوگی۔ حدیث نے بتا دیا کہ زندگی جارہی ہے سخرت آرہی ہے اب یہ معلوم کریں گے ر زندگی کاقانون کون بنائے گا جسکو زندگی کی تمام سرحدیں معلوم مول- دیکھوشکم مادر کی زندگی کاممیں علم نہیں جب قبر میں جائیگے تو کوئی علم نہیں کہ کیا ہوگا۔ میدان قیامت کا کوئی پته نہیں۔ جنت و اسخرت کا کوئی علم نہیں معلوم ہوا کہ زندگی کی زنجیر کی کڑیاں بہت ہیں شمار نہیں کیجاتیں۔ اب جو زندگی کی پوری کڑیاں جانے گا وہ قانون بنائے گا وہ خیال رکھے گا کہ ایسا قانون بناؤںجو تمام . گڑیوں میں فائدہ مند ہواور انسان اگر بنائے گا تو ہو گا توغلط اگر ادھر کیلئے درست ہو بھی گیا تو آگے جل کر باقی میدانوں میں وہ مضر ٹابت ہوگا تومعلوم ہوگیا کہ معمولی زندگی کیلئے فائدہ مند جو خواب کی طرح گذر جائے گی کیا ایسی چند دنگی زندگی کو تھوکیں گے آگے تو تباہی ہوگی۔مثلاً جون جولائی کے مہینہ میں باریک ململ کا کپڑا پہننا

pot.com

ایک دوم کھلی زمین میں سونا سوم برف کا پانی استعمال کرنا تو درست لیکن آگے چلکر جنوری کے مہینہ میں یہ چیزیں مضر ہونگی اسی طرح جاڑے کے مہینہ میں ہستین وغیرہ پہننا مفید گر گری کے موسم میں مضر ثابت ہونگی جب ایک دنیا میں دو دور رکھے ایک حصہ میں چیز فائدہ مند دوسرے حصہ میں ضرر تو دنیا و آخرت میں تو برا فاصلہ ہے۔ تومثال سے آپ نے سمجھ لیا ہوگا کہ یہال انسان کا ماحول بدلتارہتا ہے۔ مثلاً آج کل جس طرح غلط خیال کردکھا ہے کہ سود کے بغیر کاروبار نہیں چلتا اور اللہ تعالی کے یاس سود مضر ہے کہ یہ حرام چیز ہے یورپ نے توسود کو جزو زندگی بنار کھا ہے مثلاً اگر 5 ہزار سے 50 ہزار سود کمایا تو مانا کہ اس دور میں تو فائدہ مگر آگے چککر نقصان ہو اور قبر وغیرہ میں تو شک نہیں۔ اور اتنا نقصان دہ ہے کہ جب قانون محمدی میں جب سود کی حرمت نازل ہوئی توعرب خود سود میں کاروبار کیا کرتے تھے۔ وہ بھی کہتے تھے کہ سود کے بغیر کام نہیں جلتا۔ جس طرح انگریز نے ہمارہے ذھن میں یہ بھر دیا ہے کہ سود کے بغیر کام نہیں جل سکتا تو حجتہ الوداع کے موقعہ پر کعبتہ اللہ کے دروازہ پر چڑھ کر فرمایا کہ جہالت کے وقت جوسودی کاروبار کر رہے ہیں میں اسکو یاؤں سے روند رہا ہول اور سب سے قبل جومیرا چھا سودی کاروبار کررہا تھا اسکو روند رہا ہول ایمان کی ایک کرلگی کس نے سود کا نام نہ لیا یہ س ایمانی توت کہ

ابني يسنديده چيز كو ختم كر ديا- قرآن أن تبتم فلكم رؤس أموالكم لَا تَظِلُمُونَ وَلاَ تَظلُمُونَ ابِ الله تعالى كے سامنے سرجھكاؤ تو بورى رقم ملے گی نہ تم ان پر ظلم کرو نہ وہ تم پر ظلم کریں۔ اللہ تعالی کی طرف سے قانون ہے کہ سود حرام ہے اب اگر سودی کاروبار کیا تورب العزة سے غداری موگی- توتم سمجھو كہ جس دن سے سود خورى كى اسى ون سے اللہ تعالی سے اعلان جنگ کیا ہے یہ کتنا عظیم جرم ہے یہاں دنیا میں تو اللہ تعالی مہربان ہیں جزا سرا کے دن میزان فرائیں گے حدیث شریف میں ہے کہ سودی کاروبار جو کریگا قیامت کے دن اسکا اٹھنا نرالامو گاجومر دہ اٹھے گاوہ سیدھا امتحان گاہ یلے گا اور سود والاجس طرح شیرطھا تیا اسی طرح ٹھو کریں کھا کھا کر جلے گا یعنی ایک قدم جلے گا تومنے کے بل گر پڑے گا کتنی ذات کی بات ہے۔ حدیث صحیحین نعن رسول الله صلی الله عکیه وسلم الكَالِرِ بِوَا وَمُوكَا، وَكَارِبُ وَثَامِدُهُ كَه جو شخص سود كها تا ہے يا كھلاتا ہے یا سودی دستاویز لکتھا ہے یا ان پر گواہ بنتا ہے سب پر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی لعنت ہے۔ یہ پیغمبر کی بددعالگی ہے دیکھو مم میں مشہور ہوتا ہے کہ فلال قوم یا شخص کو بزرگ کی بددعا ہے۔ اگر کسی بزرگ کی بددعائم کے تو پشتِ ہا پشت نقصان دہ ہوتی ہے۔ توحضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اگر کسی کو بددعا کریں کہ یااللہ انکو ابنی رحمت سے محروم کریا انکواپنی رحمت نه دے تو کیا حصور صلی

الله عليه وسلم نے جو سود خور كيلتے بددعا فرمائى ہے نہ نقصان دیگی ! اتفاق سے کوہاٹ یا کسی اور جگہ کا نام فرمایا کہ میں گیا تواس ۔ شہر میں احمد شاہ ابدالی کے وقت ایک بزرگ محمد عمر رحمتہ اللہ علیہ چمنی والے گذرہے ہیں انکو محلہ والے ستاتے تھے ایک دن بددعا کی که پاالله انکو دونه کرایک ہوں آج اڑھائی سوسال کا عرصه دراز گذر چا ہے تحقیق کی تو معلوم ہواکہ کسی کے دوبیٹے نہیں اگر کسی کا دوسرا بیٹا ہوا تو یا خود وہ دوسرا بیٹا یا پہلا بیٹا ایک فوت ہوجاتا ہے یہ توایک بزرگ کی بددعا موتی- اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بددعا میں تو قبولیت کا کوئی شک نہیں۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے بددعا فرمانی ہے کہ سود خور اللہ تعالی کی رحمت سے مروم رہے گا اس زمانہ میں صرف اللہ تعالی کا قانون جو ہے بس وہ کافی ہے یہ تو علی تحقیق کی ہے۔ گر دور حاضرہ میں عقل کی بات بیان کرتا ہوں دیکھو اللہ تعالی نے سود کو حرام فرمایا اس میں اللہ تعالی کو تو فائدہ نہیں مثلاً طبیب نے کہا کہ زہر نہ کھاؤا گرزہر کھالیا تو خود ہلاک موجاؤ کے حکیم کا تو کوئی نقصان نہیں ہوگا اس لئے اللہ تعالی نے فرمایا کہ سودمت کھاؤ اللہ تعالی نے جوقا نون احکام دیتے ہیں وہ ہمارے لئے فائمومند ہیں انسان کی زندگی کے متعلق اخلاق ایک بنیادی چیز (2) معاشیات (3) معاشرہ (4) تعلق مع اللہ سب سے ایک قوم کی بلندی و پستی کامعیار اخلاق پر ہے بخاری شریف میں ہے حصور صلی

الله عليه وسلم نے فرما يا كه ميں مبعوث ہوں كه عمدہ اخلاق مروج كروں اخلاق کامعنی کہ انسان کے دل میں ایک ایسی نوعیت پیدا ہوجو باقی انیا نوں کیلئے فائدہ مند ہو۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے سوال کیا گیا كه أي أنَّاس خيرٌ كه تيري است ميں سب سے بہتر كون ہيں فرما يا كه جنکے اخلاق اچھے وہ سب سے اچھے ترمذی شریف میں مایوضع فی البيرَان أَثْقُلَ مِن مُخلق حَسِنَ أُوكَمَا قَالَ رسولَ اللهُ صلى الله عليه وسلم قیاست کا معاملہ بڑا فیصلہ کا معاملہ ہے تو اللہ تعالی تول کر لگا برطمی جانچ پرال کریگا پہلے اس طریقہ سے تول فرمائیں گے کہ نیکی ایک یلہ میں بدی دوسرے پلہ میں دوسراطریقہ نیک اعمال کے کاغذ تولیں گے جواعلی نیکی میں کاغذ ہوئے وہ زیادہ وزن رکھیں گے اگر عمل میں ریا ہوگا تو ایک رقی وزن ہنیں ہوگا اللہ تعالی فرماویں کے کہ نیکی کی نوعیت کے اعتبار سے سیاہ اور نورانی صورۃ میں میزان کیا ہے دیکھ لیا تو بندہ کھے گا ہاں دیکھ لیا پھر تیسری طرح تول فرماویں گے کہ نامه اعمال نیک ایک طرف دوسری طرف یله میں بد نامه اعمال ر کھکر تولیں گے اور فرماویں گے کہ تسلی ہوئی آج کل کے لوگوں نے مشہور کر رکھا ہے کہ اعمال کس طرح تولے جائیں گے کوئی وجود تو نہیں رکھتے دیکھو مندمی کے ترازو میں فرق اور سٹیش کے ترازو میں فرق کیا تھرما میٹر سے بخار نہیں تولا جاتا۔ یا کیا محکمہ موسمیات تمام ملک کی گرمی سردی نہیں تولئے کیا گرمی سردی

وجود رکھتی ہے تو انسان کی ناقص عقل نے یہ چیز بنا ڈالی اوراللہ تعالی نہیں بنا سکتے۔ پہلے اخلاق کے سلسلہ میں کہہ رہا ہوں وزن اعمال ا کے بڑی چیز ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم گناہ سے پاک تھے گر اسکے باوجود است کی غمی تو ہے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے سوال کیا کہ یہاں تو آپ یاد فرماتے ہیں کیا وہاں سخرت میں بھی یاد فرماؤ کے فرمایا تین جگہول پر کوئی کسی کو یاد نہیں کرنگا۔ ایک وقت میزان که سر آدمی کی نگاہ ترازو پر سوگی که کیا ہوتا ہے دوسرا جب اعمال کے کاغذ ارمیں گے اور دایاں میں نیک اعمال والے کاغذ اور بایاں میں بد اعمال والے کاغذ ہوئگے۔ اس وقت نظر ادھر ادحر نہ ہوگی۔ ہیسرا پل صراط کے وقت کسی کی خبر نہ ہوگی۔ عام علماء کا اتفاق ہے کہ ترازو دنیاوی ترازو کے مثل ہو گا کہ وزنی اور قیمتی پلزانیج حما ہوا ہو گا اور حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمته اللہ علیہ فرماتے ہیں سخرت کا ترازو مندمی کے ترازو سے مختلف ہوگا۔ آخرت میں عمدہ پلڑا اوپر اٹھا ہوا ہو گا یعنی جوعمدہ درست پلڑا وہ اوپر ہو گا اور جو غلط وہ نیچے ہو گا۔ پوچھا گیا یہ کس طرح تو شاہ صاحب رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ قیامت انقلاب ہے جو آدی ایمان والاوہ جنت میں اور جنت اوپر تو ترازو کا پلوا بھی اوپریہ گویا سخرت کا انقلاب ہے۔ شاہ عبدالعزیزرحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ جس پلہ سے نورانی تار نکلیں گے وہ درست اور جس یلہ سے سیاہ تار نکلیں

گے وہ غلط- میں تو کھتا ہوں کہ یہ تینوں طریقہ استعمال کئے جائیں گے۔ جب اعمال تلیں گے رب العزة فرماویں گے اے بندہ دیکھ لیا یہ براعمال تو نے کئے تھے بندہ کھے گا کہ مجھے تو کوئی علم نہیں۔ پھر کرائ کا تبین کو بلایا جائے گا تو کھے گا کہ انکا پتہ بھی نہیں۔ تو پھر ہر اعصا نے جو گناہ کیا ہوگائ کا اعتراف کریں گے۔ وہ بندہ کھے گا کہ میں نے جو گناہ کیا ہوگائ کے ایک جھوٹ بولا ہے تم کو کس کے میں نے تو تہیں آگ سے نجات کیلئے جھوٹ بولا ہے تم کو کس نے بلوایا توہا تھ کھیں گے کہ جوہرایک کو بلوایا توہا تھ کھیں گے کہ جوہرایک کو بلواسکتا ہے۔

درس ممبر: ۲۸ 17ریل 1964ء

پہلے درس میں بہم اللہ کے بیان میں اللہ کی دو صفتیں بیان کیں کہ ایک رحمان دومری رحمے یعنی اللہ تعالی مرچشمہ رحمت ہیں۔ بعض مفارقین اسلام نے اعتراض کیا ہے کہ بہم اللہ میں اللہ تعالی کی رحمت کا بیان ہے لیکن جب فرح کرتے ہو تو بہم اللہ تلاوت کی جاتی ہے تو جا نور کو فرح کرنا ہے رحمی اور بے رحمی کے وقت بہم اللہ کا تلاوت کرنا آپ مسلمان رحمت جانتے ہو۔ مرحمی کے وقت بہم اللہ کا تلاوت کرنا آپ مسلمان رحمت جانتے ہو۔ ہندوؤں کا ایک عالم گذرا ہے جس نے سرتا یہ کتاب میں بہم اللہ پر یہ عشراض کیا ہے۔ یہ قرآن پر اعتراض ہوا تو اس سلسلہ میں یہ بیان ہے کہ اورول کے مذھب میں قربانی فرح وغیرہ درست تو جا نور

فرمح کرنے پرجو اعتراض کیا وہ غلط کیونکہ ہر مذھب میں جا نور ذیح

كرتے ہيں مسلمان صرف ياك جانور اور عيسائى وغيرہ حرام ذبح

کرتے ہیں۔ ہندواگر گائے ذکے نہیں تو بکری وغیرہ تو ذبح کرتے

بیں - جا نور فبکور کونیال النام الخواق النے tboodea النے الک النے النے النے النے النے النے النے سارے

مذاهب والے اللہ تعالی کو رحمت کے ساتھ موصوف جانتے ہیں۔ صحح المجیل میں سات جگہ پر خنز پر حرام ذکر ہے اور ایک جگہ پر تو یہ ذ کر ہے کہ جس نے خنز پر کھایا قیامت میں نجات نہ ہو گی۔ لیکن یہ عجیب بات ہے کہ پوری عیسائی قوم باوجود خنز پر حرام ہونے کے استعمال کرتی ہے یہ کتنا غلط ہے کہ ایک چیز مذھب میں واضح طور پر حرام ہے گر ساری قوم کھاتی ہے ایک عیسائی یادری نے لکھا ہے کہ خنزیر حرام ہے ہم سب جانتے ہیں گر جس وقت شروع کیا تو یادری حکم دیا کرتے تھے سری پانے مجھے دینا تواب یہ مروج طریق كار ہے۔ يورب ميں تقريباً تين حصہ كئے گئے ہيں جس ميں ايك حصہ صرف خنزیر کی رہائش کے لئے مقرر کیا گیا ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ عیسی علیہ السلام جب تشریف لے آئیں گے توسب سے قبل خنر پر کو ختم کریں گے۔ علما نے لکھا ہے کہ جو چیز جا نوروں میں حرام ہے پوری قوم تو کیا ایک فردمسلم بھی نوش کرنا گوارا نہیں سجھتا۔ دیکھو کتا وغیرہ یہ تو حدیث میں ممانعت ہے قرآن نے توذکر ہی نہیں کیالیکن اس کے مقابلہ میں عیسائی انکی تو اممیل میں سات مرتبہ ذکر کیا گیا ہے کہ خنز پر حرام ہے توعیسائی مذهب اتنے غلیظ ہونیکے باوجود ہم اسکے عاشن بنے پھرتے ہیں۔ کتنا مسلمان کمزور ہو مگر حرام چیز نہیں کھانے گا۔ کیونکہ دین مذھب مضبوط ہے۔ انسان کی فطرت بتلارہی ہے کہ گوشت خوری انسان

کی فطرت میں داخل ہے درندے گوشت نوچتے ہیں ان میں اللہ تعالی نے مرن گوشت نوچنے کے دانت رکھے ہیں اور مینے کے نہیں رکھے۔ اور بعض جانور گھاس سبزی کھاتے ہیں ان میں صرف پیسنے کے رکھے ہیں۔ اور انسان چونکہ گوشت سبزی دونوں امتعلل کرتا ہے تو اس میں دونوں رکھے۔ تو اللہ تعالی نے یہ فطرتی چیز پیدا فرمائی کہ گوشت کھاؤ جا نور قربان و ذبح کرو ہر بادشاہ کے احسان و بخشش کرنے کے مخصوص دن موتے ہیں حدیث کہ اللہ تعالی نے 12 مہینہ میں اینے انعام تقسیم کرنے میں 10 دن رکھے ہیں ایک آخری 10 راتیں رمصنان شمریف کی جن میں چھٹانک کی چیز لاکھ من کی ہو جاتی ہے۔ اور دس دن ذوالحبہ کے تواس میں اللہ تعالی کی بخش انعامات نیکی کے ثواب اور اجر میں ترقی ہوتی ہے باقی دنوں میں کوئی اجرائکے برابر نہیں ہوتا اور اس میں خاصکر عرفہ کے دن روزہ رکھنا مسلم شریف میں حضرت ابوقتادہ سے مروی ہے مسرِّل عُنْ رَسُولِ اللهِ صَوْم يُوم عَرِفَةً قَالَ تَكَفر اللهِ كه يوم عرفه كے أيك روزه رکھنے سے ایک سال کے قبل کے اور آئندہ کے گناہ معاف - ہر گناہ ایک قید ہے جب گناہ معاف تو ایک دن میں روزہ رکھنے ہے رب العزة نے کتے گناہ مٹا دئے۔ مغربی یورپ کے تا ٹرات مسلمان

کے ایسے ذھن نشین مویے ہیں کہ مذھبی واضح چیز میں شک ہوا۔ کہ toobaa-elibrary.blogspot.com و قربانی کرنا فضول خرجی ہے۔ حدیث آقام کر کسول اللی صلی اللہ عکر المالدينة عشر سنين الخ كه حضور صلى الله عليه وسلم مدينه منوره من 10 عال زنده رہے۔ اور سرتال قربانی فرمایا کرتے تھے۔ این کے معلوم مُوكًا كَ وْيَا فِي كَالْمُلْقِينِ جِ كَيْ مَا تَدِينِينَ - بَكُلُهُ مِا فِي يَرْجِي لَهِ - حَالاً لَكُمْ عَلَمًا مَ كَا مَتَفَقَهُ فَتُوى تَهِ كَلَّهِ جَالِي لِيرَ نَهُ مُمَارَ عَمَد ز وَيَا فِي دَرْسَتُ كَيُونِكُهُ وَهُ تَوْمَنَا وَالْبِي أُورْسَارْ مِنْ 1-3 وَمَالْ مِنَاكُنْ مِنَاكُنْ نے لیکر چین کا از بول منظمان و مانشان کرنے اسے بین اور اس تُو يَا فِي فَضُولَ حَرِي مُبِولَتِي - جَمْعُ الفَوْائِدُ طَبِرا فِي سِنْظُولَ سِنِي مِنْقُولَ سِنِي كم و ما نارسول خدا صلی الله علیہ وسلم نے کہ بکری ذکح ہونے کے وقت وَ مَا إِنَّ كُرْ فِي وَالْا خُودُ مُوجُودُ مُولِعِنَى جَبُّ عِيمَ مِنْ يَعِيمُ مِي جَالَكِ تُواسَ وقت ما ضرر متوا بک قطرہ خون کے بدائر آپا ایک گناہ متعاف موگا-و توعلماء كالمتفقة فيصله سے كذاكر بادشاه موتو بھی قربانی کے وقت عاضررہے۔ بہر حال و یا فی سے اٹھار کرنا نہ اسلام کی تاریخ کے منافی ے بعض لوگ ننگے بنکریہ اعتراض کرتے ہیں کہ کتنے لوگ و بانیاں مُرْتِيِّ بَيْنَ مِي اللَّهُ تُوصَّا لَعِ مُومَاتًا عَيْمَ خَيْرِاتُ سَمِّهِ كُرَّ مُمْ قُرِبالي رئے بیں۔اور اجر رب الغرة دیں کے جو محصروۃ وہائیں کے وہی رینگے قربانی کی روح تو الے بنان کروں گاگر محصہ بیان کر تاہوں المميں چری بغير ديني ہے آگے کوئی گوشت کانے يا نہ کانے-قبل زمانه میں قربانی کا گوشت بچ نہیں سکتا تنا کر اب جونکہ تعداد

<sub>زیادہ ہ</sub>و گئی ہےاسکے باوجود بچتا تو نہیں اگر بیجے بھی صحیح تو حکومت انتظام کرے کہ گوشت وغیرہ خشک کرکے غرباء میں تقسیم کرے اور کھال وغیرہ کے کار خانہ قائم کرکے صاف ستمرا بنائے حالانکہ بڈیاں بھی صائع نہیں جاتیں۔ غزنی میں یہ طریقہ ہے کہ اکتوبر کے مہینہ میں گوشت خشک کرلیتے ہیں اور ایریل تک کھاتے ہیں حتی کہ خون بھی صائع نہیں جاتا اگر خون کی حفاظت کی جائے تو زمین کیلئے عمدہ کھاد ہے یہ تو دنیاوی فائدہ موا اللہ تعالی کو مال وغیرہ گوشت ہڈیا<u>ں کی ضرورت نہیں قران ضریف میں ہے۔</u> أَنْ تَيْنَالُ التَّدُ تُحوَّمُهَا وَلاَدِمَاوُّهَا وَٰلَكِن تَيْنَالُهُ التَّقُولِي مِنْكُمُ قرآن سے ثابت ہے کہ اللہ تعالی کے پاس خون وغیرہ نہیں جاتا بلکہ دل کا تقوی و دل کا نور اللہ تعالی کو زیادہ مقبول ہے ہے کل جو فاسقول نے یہ مسئلہ بھیلار کھا ہے کہ قربانی سے کتنی جانیں بے فائدہ ذبح ہوجاتی ہیں انکویہ معلوم نہیں کہ اللہ تعالی کے مقبول بندہ کی یاد گار ہے۔ حضرت ابرامیم کے فرزند اسماعیل جب حضرت الراميم كو الند تعالى نے خوا بون میں ازمائش كی اب نے ايك خواب کو تردد کیا دوسرا بھی تیسرے تیں وصاحت ہے کہا گیا کہ بي بيلي كو ذرع كر ويكفو معالله رب العزة في خواب لين ركفا تأكه سرت بنده کی مقبولیت سورج کی طرح جیکے دیکھو خواب پر عمل كرنا كمال كى بات ہے بنسبت بيدارى كے كيونكه بيدارى كى بات

ان ٹل ہوتی ہے اورخواب کئی درست کئی غلط گر سم توبیداری میں ہجی عمل نہیں کرتے۔ آج کل توجس کام میں تکلیف نہیں وہ بھی ، نہیں کرتے مثلاً عقیدہ میں تو کوئی بوجھ نہیں عمل میں تکلیف ہے ویکھوعمل کے معاملہ میں انگریز نے کہا کہ یہ مولوی کی بات ہے اس کومت ما نواس سے بچولیکن اللہ تعالی نے فرمایا او بد بخت عمل کرنہ كرصحے عقيدہ كو تومان- آج كل كے فرزند تو باپ كاكھا نہيں مانتے یه فرزند عزیز حضرت اسماعیل مبھی اس وقت 13 یا 11 سال کی عمر کے اندر تھے گرجب باپ نے پیٹے کو کھا کہ رب العزة نے تیرے متعلن یہ حکم فرمایا ہے بیٹے نے کہا کہ ابا جان جو حکم رب العزة نے دیا ہے کر ڈال آپ مجھے صبر کرنے والوں میں سے یاؤ کے چول بیٹے کی معمولی سی لکلیف بھی باپ برداشت نہیں کر سکتا۔ گریمال کمال یہ ہے کہ باب نے بیٹے پر چمری چلانی ہے۔حضرت اسماعیل نے مشورہ دیا کہ پیشا فی کے بل لٹانا تا کہ اللہ

سکتا۔ گریمال کمال یہ ہے کہ باپ نے بیٹے پر چمری چلائی ہے۔ حضرت اسماعیل نے مشورہ دیا کہ پیٹانی کے بل لٹانا تاکہ اللہ تعالی کی تعمیل میں میرے جمرہ کی معبت حائل نہ بن جائے یعنی حکم خداوندی کی نافرانی نہ ہو قرآن جب دو نوں زمین کے بل مشغول ہوگئے ہم نے گویا ان کے بدلہ ایک بڑی قربانی رکھ دی جوایک بار نہوگی ساری عمر ہوتی رہے گی۔ نہوگی ساری عمر ہوتی رہے گی۔ انسان اگر 10 کروڑ یا زائد رقم خرج کر ڈالے اور

تربانی نه کرے توابرامیم والافعل صادق نه ہوگا اللہ تعالی نے سب پر واجب کردیا تاکه میرے مقبول بندہ کی یاد گار بنجائے۔ حدیث شریت امن عمل فی طیزہ الاتیام اُحب اِلی التیرمن الح کہ ان ذوالج کے دی دنوں جتنی نیکیاں کرو صدقہ خیرات کرو گرخون قربانی کے ا کے قطرہ سے میج ہے۔ اب میں فلفہ قربانی کے متعلق تحیمہ بیان كرتا ہوں كہ اسلام كے لحاظ ہے كا تنات كى ہر چيز ميں جان وزندگى ہے۔ گرجان جان کافرق اور زندگی زندگی کا فرق ہے۔ مثلاً جمادات میں زندگی ہے گرمعمولی اس سے اوپر نباتات جو جمادات سے تحیھ زائد جان رکھتے ہیں پھر حیوانات جو کچھے زائد زندگی رکھتے ہیں۔ پھر انسان جوان سب سے زیادہ زندگی و جان رکھتا ہے۔ ان جارول میں سمجہ بوجہ زندگی و جان فرق سے ہے۔ سب سے زیادہ انسان میں ہے۔ سب سے زیادہ انسان میں ہے۔ بعر انسان میں فرق ہے بعض عقلمند بعض کم عقل- جان میں کوئی کم زور اور کوئی طاقتور وَإِن مِنْ شنّی اِلَّا یَشِیُ اَلَّا یَشِیُ اَلَّا یَشِیُ اَلَّا یَشِیُ اَلَّا یَشِیُ اَلَّا یَشِیُ اِلَّا یَشِی اِلَّا یَشِیُ اِلَّا یَشِیُ اِلَّا یَشِی اِلَّا یَشِی اِللَّا یَشِی اِللَّا یَشِی اِللَّا یَشِی اِللَّا یَشِی اِللَّا یَشِی اِلْا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَشِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّی اِللَّا یَسِی اِلْمِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِلْمِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّالِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللَّا یَسِی اِللْمِی اِللْمِی اِللَّا یَسِی اِللْمِی اِللْمِی اِللْمِی اِللْمِی اِلْمِی اللَّالِی مِی اِللْمِی اِللْمِی اِلْمِی اِللْمِی اِلْمِی اِلْمِی اِللْمِی اِلْمِی اِلِمِی اِلِمِی اِلِمِی اِلْمِی اِلْمِی اِلْمِی اِلْمِی اِلْمِی اِلْمِی اِلْمِی اِلْمِی پاکی و تسیح بیان کرتی ہے گرتم کو پته نہیں- قرآن یکتے بللبه کافی التموات والأرض زمين اسمان ميں سر چيز الله تعالى كى تسبيح بيان كرتى ہے۔ معلوم مواكه پورى كائنات كسيح ميں مشغول ہے۔ قرآن کا فَذَ عَلِمُ صَلُومَة کا سُات کی ہر شنی اپنی اپنی مماز جانتی ہے-انسان افصل ہے اسکی نماز افصل باقی ہرشنی اینے اپنے طریقہ پر تو کا ننات کی سر شنی میں زندگی ، جان سمجھ بوجھ ہے۔ مگر درجہ بدرجہ

ترتیب وار سب سے محم جمادات پھر نباتات پھر حیوانات بھر انیان۔ خودانسان کے بدن میں یہ حال ہے کہ ہاتھ کی انگلی میں حس ے یاؤں کی انگلی میں حس نہیں مثلاً ڈاکٹر صاحب جب مریض کو " دیکھیں توہاتھ کی انگلی نبض پررکھتے ہیں نہ کہ پاؤں کی-معلوم ہو گیا کہ انسان کے ہر عضو میں جدا خاصیت ہے۔ تو معلوم ہو گیا کہ کا تنات کی ہر شتی میں درجہ بدرجہ جان ضروری ہے تحجے اشارات بیان کرتاہوں کہ حضرت ابرامیم کو نمرود نے آگ میں ڈالا تورب العزة نے حکم فرمایا۔ فلنا یا نار کونی بردادسلاماً علی اِ براہم کہ اے آگ تو شند میں موجا ایسی نہ کہ سردی سے مرجائے۔ مفسرین نے لکھا ہے کہ اگر سُلاماً نہ فرماتے تو آگ اتنی ٹھنڈی ہو جاتی کہ حضرت ا براہیم مسردی سے مرجاتے اگر آگ میں زندگی جان علم نہ ہوتا تواللہ تعالی کے اس امر کو کس طرح مانتی دوسری مثال کہ حضرت موسی بنی اسرائیل کولیکر مصر سے چل پڑے دیکھو افریقہ جیسے ملک پر صرف ایک لائمی دیکر بھیجا اور دنیا نے دیکھ لیا کہ لائمی جیتی اور فرعون ہارا۔ خیر جب چل پڑے تو فرعون 9 لاکھ کا نشکر لیکر آ پہنجا آگے سمندر بیچھے فرعون تو نبی اسرائیل گھبرائے کیونکہ قرآن میں ہے بذبیون اُبنا ممم ویستحیون رساؤتم کہ وہ فرعون ظالم الکے م<sup>رکر</sup> میں ر فتل کر دیبتا تعا اور مونث کو زنده چھوڑ دیبتا تعاجب وہ دونوں کی کو دیکو رسی اس کسرائے کہا کہ Chatelibraty.blogsp

**444** 

اے پیغمبر ہم توقا بومیں آگئے تو قال کلا اِن مُعی رُتی سیدین موسی نے زیایا ہر گز نہیں میرے ساتھ میرارب ہے۔ وہ لشکر تویب الله العزة سمندر کے رستہ تو پہلے بھی بنا سکتے تھے گر ویب سے کی وجہ یہ تھی کہ رب العزة ویکھنا جائتے تھے کہ موسی کی استقامت كتنى ہے۔ يه نبی توبر حق تھے كر اپنی استقامت پر قائم رے کوئی ارتد غلام احمد مرزائی تونہ تھا۔ موسی نے فرمایا سر کر نہیں میرے ساتھ خدا ہے وہ کوئی راہ نکا لے گاجب فرعون کا الکر فریب آیا تو حکم دیا سوسی لامی کو سمندر برمار جب ماری تو 12 سر کیں خشک بن گئیں تواگر سمندر میں جان زندگی وغیرہ نہ ہوتی ت ريه حكم كس طرح مانتا- تيسري مثال حضرت صالح كي قوم ني مطالب کیا کہ یہ چٹان پھٹے اسی وقت اس چٹان سے اونٹنی پیدا ہو جو گا بھن ہو اور اسی وقت بیہ بیدا ہو تومطالبہ پورا ہوا تواس چٹان میں جان وغيره تهي تويه حكم مانايميشه جب خوابش پر معجزه مو توويي معجزه باعث ہلاکت بنتا ہے توصلے کی قوم اس اونٹنی کی وجہ سے تباہ و برباد ہوئی ہمارے زدیک یہ تمام چیزیں مردہ دکھائی دیتی بیں گر رب العزة کے ہال زندہ ہیں وہ جس وقت جا ہے ان سے کام کے سكتا ہے- تو زندگى ميں قانون ہے كہ ہر ادنى زندگى اعلى زندكى پر قربان ہے۔ مثلاً فلفه كائنات كه ملى اوريانى ابنا وجود درخت ير قربان کرکے اسکی خوراک بن جاتی بیں جس سے اس کی زندگی جال

رہتی ہے۔ معلوم موگیا کہ جمادات نے اپنی زندگی نباتات پر قربان کر دی۔ زمین سے اگی ہوئی گھاس وغیرہ حیوا نات کھاتے ہیں معلوم ہوگیا کہ نباتات نے اپنی زندگی حیوانات پر قربان کر دی اس کے بعد ہم طلل حیوان کو ذبح کرکے کھاتے ہیں توحیوان نے انسان پر اپنی زندگی قربان کردی- تویه پهلو توموجود موا که سلسله قربانی موجود ہے۔ بات صرف اتنی ہے کہ دو پہلوہیں ایک تو یہ کہ جس جا نور کو ذیح کرتے ہیں اس کو نقصان کہ فائدہ دوسرا یہ کہ ہمارا نقصان کہ فائدہ فرمایا کہ فائدہ دو نول کا ہے لیکن یہ تصور کرو کہ کا تنات میں جو تحجیر ہے وہ اللہ تعالی کا مم خود رب العزة کے میں توجوشنی اللہ تعالی کی اس کا استعمال اللہ تعالی کے ارادہ و صکم پر ہو۔ دیکھو آیکے گھر جو چیز ہے اگر اس کو آپکی اجازت کے خلاف استعمال کرے تو کیا آپ ناراض نه ہو گئے حالانکہ آپ تومالک مجازی ہیں اور رب العزۃ تو الک حقیقی میں جب سب تحجیر اللہ کا ہے تو استعمال بھی اسکی مرضی کے مطابق ہوگا۔ اگر ایک آدمی خود کشی کرے تو یہ دوسرے کے فتل سے زیادہ گناہ ہے۔ فقہانے لکھا ہے کہ خود کثی والے کاجنازہ نہ پڑھا جانے تاکہ آگے خود کئی بند ہوجائے۔ کیا آدی یہ کہ سکتا ہے کہ جان تومیری ہے خود کثی ہے اللہ تعالی سرا کیوں دیتے ہیں سوال یہ ہے کہ جان توایک مشین اللہ تعالی نے عنائت فرمانی ہے کر کھا بی کر اسکی حفاظت کرواور اس سے کام لوا گر ایک آدمی کئی کو

سنگر مشین دے کر اس سے کھے کہ کپڑے سی اور وہ متھوڑا لیکر توڑ دے تووہ آدمی غصہ نہ ہوگا کہ یہ مشین تیرے ابا کی تھی کہ تونے توردی یہی حال ہماری مشین کا ہے۔ کہ کھانا پینا مثلاً مشین کو تیل لانا ہے کہ تیل لگا کر مشین کو محفوظ رکھو اور عبادت کا کام لوا گر غلط استعمال کی یعنی خود کشی کی تو پھر گرفت ہے۔۔حضرت مولانا محمد قاسم رحمتہ اللہ علیہ نا نو توی نے تقریر دلپریر میں لکھا ہے کہ اگر خود کٹی کروگے تو مجرم اگر جهاد میں شہید ہوگئے تو بہتر۔ فرق اتنا ہے کہ مشین اللہ تعالی نے دی ہے اگر متصورًا لیکر توردیں تومجرم اگر جماد میں شہید ہوگئی توجهاد اللہ کا حکم ہے میدان میں نکلے اس لیے کہ اللہ کا دین اونجا ہو تو آپ نے اللہ کی عبادت میں لگائی اگر ٹوٹ گئی تو اور بھی عمدہ کہ وہ تومقصد میں ٹوٹ گئی۔معلوم ہوا کہ تمام چیز التٰد تعالی کی ہے اس کے حکم کے سوا استعمال کی تُو گرفت ہو گی- اللہ تعالی نے دوطریقے رکھے ایک تووہ جا نور جن کا کھانا حرام ذرا بھر بھی اجازت نہیں وجہ یہ ہے کہ غذا کا اُر کھا نے والے کے بدن میں جاتا ہے توان حرام جا نوروں میں ایک خصلت ہوتی ہے کہ اگر جا نور درندہ خور تو اسکے استعمال ہے درندگی آئے گی- اگر جانور نجاست خور تو بدن میں نجاست آئے گی- اگر جا نور بے غیرت تو بدن میں بے عمیرتی آئے گی- مثلاً خنزیر حضرت مولانا محمد قاسم نا نوتوی رحمته اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ ہر خنزیر جفتی کے وقت مادہ کے آگے

سرجھائے رہتا ہے یہ بڑی بے غیرتی ہے خدا حکیم تھااس نے منع فرما یا اور جن جا نوروں کو اللہ کی خو بو ہے انکو اللہ تعالی نے طلل فرما یا کہ انکے استعمال سے روح میں تاریکی پیدا نہ ہوگی- توخوبو کے ذریعہ حكم ديا كه يه فلال جا نور طلال باقى حرام بين - طلال اجازت سے مواكر یہ نہیں کہ روزانہ سیاہی وغیرہ کے ہاتھ حکم بھیجوں گا نہیں ایک قاعدہ بنا دیا کہ اس کے تحت چلو گے ایک تویہ کہ چمری سے ذبح کرنا نہ کہ بندوق سے دوسرا مقام گلا پر چھری پھیرنا تیسرا ہم اللہ الله اکبر اصلی مالک کا نام تلاوت کرنا جب یه تنین شرطین مکمل تو جانور حلال اور میری بسند- ورنه جانور مردار الله نے حکم فرمایا که میری ملکیت میرے حکم پر چلے وگر نہ گرفت ہوگی۔

درس ممبر: **۲۹** 1964ء

## قربانی کی تاریخ

بم الله کے متعلق رحمت کے سلسلہ میں قربانی کا سئد ہ گیا تھا۔ قربانی کا آغاز حضرت آدم سے ہے قربانی بہت قدیم عبادت ہے۔ جو حضرت آدم علیہ اسلام سے لے کر آج تک طِی آرہی ہے۔ قرآن آدم کے دو فرزند ہابیل کابیل - کابیل نے ہابیل کو صرف اس جرم پر قتل کیا کہ بابیل کی قربانی مقبول ہوئی اور کا بیل کی مقبول نه ہوئی اور اس دور میں اسلام کی قدیم چیز کو انگریز مطانے کی کوشش کر رہے ہیں۔ یعنی انگریزی تعلیم، اپنے خیال سے معلوم ہوا کہ تمام نبیوں نے قربانی کی تحییہ خاص وقت میں عبادت کی ہے۔ حضرت اوم سے لیکر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم تک جو قدیم چیز ارسی ہے معلوم ہوگیا کہ وہ ایک قدیم عبادت ہے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ حضور صلی الله علیه وسلم مدینه منوره میں دس سال رہے اور سر سال قربانی

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مروی کہ یصنی بکنشکن . وَقَالِحُدُ هُمَا عَنِي وَاحد الخ ايك دنبه اپني طرف سے فبح كرتا مول ايك حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے اُوصَا نِی لِدُالِکُ فَلا اُترکُ اَیداً۔ حضرت علیٰ نے فرمایا قسم خدا جب تک زندگی ہے ایک اپنی طرف سے اور ایک حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے قربانی کرتا رہونگایہ معلوم ہوگیا کہ ایصال تواب کیلئے دوسرے کی جانب سے قربانی جائز ہے۔ جمع الفوائد ذیح محمد کبٹین وقال اَحدُ هُمَاعِني وَالاَحْرُمِن لَمْ يَضِي المِّني كَهِ مِمد صلى الله عليه وسلم نے دو دنبہ ذبح فرائے فرمایا ایک میری طرف سے اور ایک اینی غریب امته کی طرف سے جو قربانی نہیں کرسکتے۔ بہر حال حضرت محمد صلی الله عليه وسلم كوابني امت ہے محبت تھی۔جس سال حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے وفات یا تی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جج پر ایک سواد نٹ قربان فرمایا 63 اپنے باتھ مبارک سے ذبح فرمائے نبی كاكام معجزه موتا ہے۔ توعلماء نے ارشاد فرمایا كه قربانی اینے ہاتھ۔ كرے تو بہتر ہے ورنہ ذبح كرنے كے وقت ماضر رہے- بہر مال قربانی ایک قدیم عبادت ہے۔ آج کل لوگوں نے ہر چیز میں تبدیلی شروع کر دی ہے قربانی کے متعلق خیال کیا کہ دنبہ وغیرہ کے اتنی رقم تقسیم کر دی جائے سوال یہ ہے کہ لوگ عقل میں رکھتے۔ کہ جس طرح انسان کی زندگی کی ضروریات میں ایک

ہے دوسرے کے قائم مقام نھیں اسی طرح سخرت بھی ہے۔ ہ خرت میں یہانکی کی ہوئی پر ملنا ہے لیکن ابدی زندگی کی نعمت کی کوئی قیمت نہیں۔ وَهُلُ تَجِزُونُ اللَّا كُنتُم تَعْمَلُونَ جوعمل كروگے وہ ياؤ كي- وَاَنْ لَيسَ لِلا نسَانِ إِلَّا مَاسَعَيٰ - حِو تحجير ملے گا وہ عمل كا نتيجہ موگا اور یہ صاف معلوم ہے کہ ہخرت کی حاجات مختلف ہیں اس لئے اللہ تعالی نے عمل بھی مختلف رکھے۔ مثلاً اخرت کی نعمت میں ایک عظیم نعمت دیدارالهی باقی سب تعمتیں میچ ہیں۔ اوریہ نعمت روزہ پر ملتی ہے۔ اُلطوم لی وَانا اُجزی به که روزہ میرے لئے اس کا بدلہ خاص میں دو نگا تو یقینی بات ہے کہ لاکھوں اعمال کر ڈالو مگر روزہ نہیں رکھا تو دیدار الہی ہر گز نصیب نہ ہوگا اس لئے شریعت میں جو مختلف عبادات ہیں انکے بدلہ انکے مطابق اجر ملے گا یعنی جس عبادت کا جو بدلہ مقرر ہے وہ ملے گا اور غیر نہ ملے گا۔ حضرت فاطمہ ہے مروی ہے کہ قربانی میں ایک خاصیت ہے کہ جب بکرا وغیرہ فرم ہوتو ضرور خون گر گا اگر اس خون کے جھوٹے جھوٹے قطرہ بنا ہے لئے جائیں تو سر ایک قطرہ کے بدلہ ایک نیکی دوسری حدیث ِفالِّ كَ يُكُلُّ شَعُرةِ الله كه دنيه وغيره كے ايك ايك بال كے بدله ايك سیکی یفینی بات کہ یہ خصوصیات نوٹ نقدی سے کس طرح حاصل ہوگی کہ ایک بال کے بدلہ ایک نیکی-مطلب یہ کہ ضروریات زندگی میں ایک شے دوسری شے کے قائم مقام نئیں بن سکتی- توعمل

میں بھی ایک عمل دوسرے کے قائم مقام نہیں بن سکتا۔ مثلاً بھوکے کے سامنے یانی رکھدو اور پیا سے کے سامنے روٹی کا انبار گا دو یہ تو غلط ہے۔ اسی طرح بیمار کے سامنے پیل وغیرہ رکھدو گروہ تو ان پر تھوکے گا نہیں کھے گا میرے لئے تو صحت لاؤ تو اعمال سخرت بھی کسی کے قائم مقام نہیں بن سکتے کہیں اللہ تعالی نے اعمال مال کی صورت میں رکھا مثلاً زکوۃ و فطرا نہ کہیں فرما یا کہ محبوب چیز کو ترک کردومثلاً روزہ رکھنے سے تھا ناپینا سمبستری وغیرہ محبوب چیزیں ترک کرنی پر تی ہیں۔ کہیں نماز کا حکم فرمایا جس میں اللہ تعالی کی عظمت اور بندہ کی بہتی کا اظہار ہے کہیں جہاد میں جان دینے کا حکم- کہیں قربانی جانور کا حکم فرمایا۔ گر آج کل کے بدبخت عطوست نکالتے ہیں کہ قربانی کے بدلہ قیمت دیدویہ اس قربانی کا قائم مقام نہیں بن سکتا ہز ایک کا قاعدہ علیحدہ قربانی کے ذریعہ اللہ تعالی کی جورصا ملے گی اور جو نعیت ملے گی وہ قیمت سے نہیں مل سکتی- قربانی بیدایک میر کاری آردار کینے کراگر میری رصا مندی العِلْمِينَ تُوتر باني كرو مديث شريف مامن عمل في لهذه الأيام أحَبُ إلى اللهِ بِنَ الْحِ وَبِا فِي كَ آيام بِينَ كُتناعِمِل كَرَوْالوَكْرُ وَبِا فِي كَ بِرَارِ نَهُ المبوكانية قرباني مسركاري ظريفة ميليم فيني الله تعالى كوراضى الرئيف ليك كي في بني توطريقه بهي اسي كا ديا بهوا استعمال كري الك تورويية كهين الك يتنفل كف الك مورويية كهيس بهيجنا جابا تو

کی نے کہا کہ سوروپے کے علاوہ ایک روبیہ یا آٹھ آنہ کے گلٹ وغیرہ ادا کرنے پڑیں گے۔ تو اس نے ایک کارڈلکھا اور اسی کے ماتھ سوروپیہ اور مزید محیدر قم کے گلٹ نتھی کر کے روانہ کر دیئے محید عرصه گذرارسید واپس نه آئی تو ڈاکھانه گیا عدر پیش کیا تومنی آرڈر كيفالي في كا ميري كتاب مين تو كوني اندارج نہیں کہا کہ آپ نے بھیجنے کاطریقہ غلط اختیار کیا ہے وہ تومنی آرڈر كنے بڑتے ہیں۔ یہ سركاري طریقہ کے مخالف كام كيا ہے ہم اس معالمہ سے بری ہیں۔ توجس طرح دنیا کے قاعدے ہیں ہخرت کے قاعدے بھی رب العزة نے فرمائے ہیں۔ مثلاً دنیا کی عدالتوں میں المركام كى الك نوعيت مونى ہے اور سركام كيلنے كاغد پر مختلف قسم کے کاف ہوتے ہیں کہیں کم قیمت کے اسلام کہیں زیادہ کے۔ گران کاغذوں پر بجائے گکٹ کے اس قیمت کے نوٹ جسیاں کردو بیگار ہے تومعلوم ہوگیا جال نوٹ وہاں ککٹ بیکار اور جمال ککٹ ) خرورت وبال توجع بيكار اسي طرح جال قرباني وبال بيسه بيكار کیونگر بیسہ سے فرورت پوری نہ ہوگی۔ گر آج کی حکومت جاسی خیرات بھی سرکاری ملکیت بنجانے کہ اگر ایک شخص بانی کرنا چاہتا ہو تووہ بدلہ قربانی رقم ہمپتال میں دیدے کیا ممدی طریقه پر خیرات قربانی وغیره دو کے که انگریزی طریقه پروممدی میں یہ ہے کہ بھوکے کو تحلانا سرار منجدوں اور مدرسول -

بر مھر ہے مدرر وغیرہ میں دینا در<u>ست ہے گر سوال</u> یہ ہے کہ بھو کامر رہا ہے اس کا کیا حال ہوگا۔ کیطعمُونَ الطّعَامُ عَلَی حُتّہ مِنْکُنْتًا الله تعالی کووه لوگ بهت پسند ،پیں جو کھلائیں یتیم میکین اور قیدی وغیرہ کو غور کیا تو قرآن کی بات سے حضرت امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ کی بات مگئی فرمایا کہ رب العزۃ کی ایک صفت رزاق ہے۔ توجو آدمی خیرات کی صورت میں کھلاتا ہے وہ اللہ تعالی کی رزاقی صورت میں عمل کرتا ہے۔ اللہ تعالی روزی رسال آپ نے بھی کھلا کر روزی رسانی کی تو اللہ تعالی سے آپ کا تعلق قائم موگیا ذوالحہ کے دس سے لیکر 12 تک حدیث میں ہے کہ یہ اللہ تعالی کی مهمانی کے دن ہیں قرآن وکٹم رفیعاً ماکشی اُنسٹم وکٹم فیعاً ما ُ تَدَعُونَ - جنت میں جو تحجہ جی چاہے گا سلے گا آگے فرمایا مُزلَّامِن عُفُورِ رَجِيم كه يه رب العزة كى طرف سے مهمانى موكى علماء نے لكھا كه مهما فی میں مهمان نواز کو تکلیف ہوتی ہے اور مهمان ہر فکر سے محفوظ اسيطرح آب سر لكليف سے يہ موتے موسكے- اور دنياميں بھي اللہ تعالی نے فرمایا کہ سال میں ایک مرتبہ دعوت کھاؤ۔ حدیث میں ہے سَيْدُ الطَّعَامِ لَمْ مَ طَعَامُول كَا سَرِ دَار كُوشْت ہے۔ علماء نے فرمایا كم قربانی کے جانور کا گوشت تین حصہ کیاجائے ایک غریب کیلئے ایک اپنے لئے ایک دوست و احباب کیلئے خواہ وہ امیر ہول یا غریب ہول۔ دوسری روایت کہ ایک حصہ ذخیرہ کیلئے ایک اپنے

لئے اور ایک غریب کیلئے۔ اور قربانی کا دن جج کے بعد ہوتا ہے یعنی یندہ نے جج کی اللہ تعالی نے دعوت قربانی کی مهمانی دی جنکو عمر بھر گوشت نصیب نہ ہووہ پیٹ بھر کر کھائیں علماء نے بیان کیا کہ حضرت محمد صلی الله علیہ وسلم کی تریسٹھ سال عمر مبارک ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام عمر کی قربانیاں ایک سال میں کر ڈالیں حدیث میں روایت ہے کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ذبح كرنے كے بعد انتظار میں رہتے كہ جب شور باتيار ہوا تو آپ صلى الله عليه وسلم شور با نوش فرماتے حصور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا کہ یہ جانور اللہ تعالی کے نام پر ذیح کیاجاتا ہے تواس کے کھانے سے بر کت لینی چاہئے بجائے دو مسرے جا نوروں کے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام نے شور باپیا تومعلوم ہوگیا کہ قربانی میں روحانی حیثیت سے بھی برکت ہے۔ اب دو چیزیں پیش کرتا مول ایک تو یہ کہ قربانی کنندہ کیلئے کیا اجر ہے۔ مثلاً کوئی شخص قربانی کیلئے جانور ذرح کرے تو فلفہ یہ ہے کہ دنیا کا کیا فائدہ ہخرت کا تو بیان ہی نہیں۔ دنیا کے لحاظ سے یہ ہے کہ اللہ تعالی محبت الهی کی تعمیل جاہتا ہے۔ دوسرا دیکھتے ہیں کہ بندہ کی محبت کابل ہے کہ بیر - سب سے محبوب شے جان ہے - حضرت اسماعیل سے جان مانگی گئی تھی جب دیکھا کہ وہ اس پر آمادہ ہو گیا۔ یعنی اس عمل کو گروالا۔ تو اللہ تعالی نے انسانی جان کے بدلہ حیوانی جان بدل ڈالی۔

سماری قربانی انکی نقل ہے۔ سماری حیوانی قربانی انسانی قربانی کے برابر ہے معبت کی تکمیل جب ہے کہ علماء نے لکھا ہے کہ جب قرباني كا جانور ذبح كرو توول مين حضرت إبراميم وحضرت اسماعيل ُ كَا مِعَالِمَهُ جَوْتُهَا اسْ كَا خَيالَ لأوَّ قُرِبا فِي كَا تَوْحَكُمُ اتْرَا أَكَّرُ اللَّهُ تُعالَى حُكم نه بھی ویتے تو مقبولان خدا کی نقل آثار نے میں برطی برگٹ ہوتی ہے۔ حضرت مولانا تما نوی رحمته الله علیه فرمات بین که ایک عالم فوت ہوئے عالم بررٹ میں سوال جواب کا وقت آیا فرشتہ کو کھا کہ اور تو تحجیر بہیں جانتا حدیث میں ارشاد ہے کہ رب العرق کو سفید ریش مسلم ہے حیاء آتی ہے فرشتہ نے کہا یہ میرامعاملہ نہیں۔ میں رہ تعالی کو پیش کرتا ہوں اس کے حکم کے منتظر رہو۔ فرشتہ نے عرض کی کہ تيرا بنده يركه ربا ب الله تعالى نے فرمايا بيغمبر صلى الله عليه وسلم بھی سیج راوی بھی سیج میں نے تیری اس مدیث بیش کرنے پر بخش کر دی یہ معاملہ عالم (مرحوم) نے ایسے بیٹے کوخواب میں سنالی - جب مرنے کگے تو آدمی کے تمام نخریے وعونیت نکل جاتی ہیں۔ دوسراواقعہ اتفاق سے ایک مرد مرنے لگابیٹے نے کہا کہ ابا جان وصیت فرماوم که اشحاد که وصیت پوری کرونگا تواس کی دارهی سیاہ تھی بیٹے کو وصیت کی کہ جب مجھے لحد میں اتار نے لگو تومیری دار هی پر جونا مل دینا بیٹے نے کہا ابا جان دنیا میں تو مذاق کیا مگر قبر میں بھی مذاق کرتے ہو باب نے کھا کہ قسم تواسی لئے لی ہے تاکہ تو

نے کمل کرے یہ مذاق شیں ہے۔ جب بیٹے نے خواب میں باپ سے یونیا کہ گیا بنی جواب ویا کہ معاملہ تو سخت شا کر اللہ تعالی نے مهربانی فرمائی میں سنے یہ حدیث برطه دالی اِنَّ اللّهُ یَسْمَی عَنْ شَیْبَتْهُ مِمْ كراللد تعالى تجم كوسفيدريش مسلم عن حياء أتى بن توميرت تو بال سیاہ عصے اور سفید تو تغیرے افتیار میں تما سفید ریش کی نقل میرے ہاتھ میں تھی میں نے جونا مل دیا تو تمہیں اینے وعدہ پر چلنا پر لگاللہ تعالی نے فرمایا کہ مجھے سفیدریشوں سے حیاء آتی ہے تو تو نے معبوب کی نقل اتاری چونکہ نقل مطابق اصل ہے میں نے بخش دیا۔ حضرت مولانا نے فرمایا کہ الگلے زمانہ کے لوگ جونکہ علماء بزرگ لوگوں کی صحبت اختیار کرتے تھے توعلم سے خاصی واقفیت ہوتی تھی جس طرح اس آدمی کو حدیث یاد تھی تو برزخ میں پڑھ ڈالی مگر آج کل توعالم سے بات کرنے سے بھی نفرت کرتے ہیں۔ احمد محمد فرماتے ہیں کہ یہ تو دنیا میں نفرت کرتے ہیں جنت میں بھی علماء سے یوچھنی پر ینگی مثلاً جب جنت میں داخل موسکے تواللہ تعالی فرمائیں کے نعمت تول کئی تحصے اور مانگ تولوگ حیران ہو گئے کہ کیا مانگیں تو پھر فرمائیں کے تحیه مانگ تو لوگ سمجییں گے کہ اس میں راز ہے توعلماء سے پوچییں گے کہ کیا مانگیں علماء فرمائیں گے کہ رب العزۃ کی ر صنا مندی مانگ لو کیونکہ اللہ تعالی کی رصامندی سے کوئی نعمت بہتر نہیں ہے۔ قبل زمانہ میں بادشاہ

سفر پر جائے تو قبل جال بھی جاتے جو بزرگ ہوتا اسکی زبارت کرتے بعد میں اینے عمل میں مشغول ہوتے۔ملطان محمود فزنوی دورہ پر گیا تو حضرت بایزید بسطامی رحمته الله علیه کے مریدین نے کہاکہ ہاں ایک بزرگ رہتے ہیں تو محمود غزنوی رمے نے کھا کہ اس وقت تو میں سرکاری دورہ پر آیا ہول مگر برکت واسطے الے لئے خاص سفر کرونگا دیکھو یہ قبل زمانہ کے بادشاہوں کے نظریات تھے اور آج کے عوام الناس بھی دیکھو۔ حضرت اور نگ زیب رحمتہ اللہ علیہ شریعت کے یابند تھے ایک مرتبہ دورہ دکن پرروانہ ہوئے کہ ایک منحرہ نے کوئی منحرہ کیا تو حضرت اور نگ زیب رحمتہ اللہ علیہ نے یوچھا کہ منخرہ کیول کیا کہا کہ تحجہ دلواؤ فرمانے لگے کہ یہ بیت المال غریبوں کیلئے سے نہ کہ منحروں کیلئے تو کھا کہ جیب سے دو فرمانے کگے کہ آج تک مجھ کو کسی نے دھوکہ نہیں دیا اگر تو مجھے دھوکہ دے تو یہ تیرا فعل خاص ہو گا تو پھر میں اپنی جیب سے تحجیر دولگا میاں آج کل کے عالموں کو اتنا علم نہیں جو اس زمانہ کے مسخروں کو تھا ایں وقت منزول کو قرآن حفظ حدیث یاد بلکہ تصوف و معرفت کی باتیں بھی یاد ہوتی تعیں۔ جب سفر دکن کا اعلان ہوا تووہ مغرہ جنگل میں ایک درخت کے نیجے ڈیرہ لگا کر بیٹھ گیا تمام لباس صوفیانہ جب اورنگ زیب رحمتہ اللہ علیہ گذرے پوچھا یہاں کونی بزرگ ہیں لوگوں نے کہا بال فلال درخت کے نیچے ہیں تووزیر کو

بھیجا تاکہ پہچان کرے کہ بزرگ اصلی کہ نقلی تووہ منزہ چونکہ عالم تھا وزیر کے ساتھ ایسی تصوف کی باتیں کیں کہ وزیر متاثر ہو گیا وزیر نے جواب دیا کہ وہ اصلی بزرگ ہے تو اور نگ زیب رحمتہ اللہ علیہ گئے جس طرح وزیر نے کہا بات چیت کرنے کے بعد ویسا یایا۔ اس کے بعد اور نگ زیب رحمتہ اللہ علیہ بہت معتقد مونے تو سرار روبیہ پیش کیامنرہ نے لیکر پھینک دیا اور کھا کہ تم دنیا کے کتے ہو مجه کو دنیا کا کتا سمجھتے ہو۔ توادرنگ زیب رحمتہ اللہ علیہ جب روا نہ مولے تومنرہ نے منرہ ین کے کیراے تبدیل کئے اور دوسرے راستے سے آگیا کہ انعام دو تواورنگ زیب رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ وھوکہ تو کیا نہیں تو منرہ نے تمام واقعہ سنا دیا بادشاہ نے کہا بات تو درست ہوئی تمام زندگی میں دھوکہ نہیں کھایا میں نے تو فقیر سمجا تھا۔ تو بادشاہ نے جیب سے دی رویبیہ دیئے تومنحرہ نے بوسہ دیا اور لے لئے بادشاہ نے کہا کہ سرار کو تو بھینک دیا تھا اور دس کو بوسہ کیوں دیامنزہ کھنے لگا کہ اس وقت میں بزرگ کی نقل اتار رہاتھا تو بزرگوں کاطریقہ ہے کہ دنیا کو دیکھتے نہیں تو میں نے نقل مطابق اصل کرنی تھی تاکہ بزرگ بدنام نہ ہوجائیں کہ بزرگوں کو بھی دنیا کی لالج ہو گئی۔ اور اس وقت میں ایک مسخرہ موں یہ تو دس روبسیہ ہیں اگر دو آنہ بھی ہوتے تو میں خوشی سے لے لیتا دیکھو آج تو دنیا جس طریقہ سے ملے چاہے حرام بھی ہو توجمع کرنے سے گریز نہیں

کریتے۔ یاد رکھوجا نور کومرنے میں اور ذبح ہونے دو نول میں تکلیمنہ مرنے میں بھی ایک بار ذبح ہونے میں بھی ایک بار دیکھنا یہ ہے کہ تکلیف زیادہ کس میں ہے بات یہ ہے کہ جان جب موت کی شکل میں تکلتی ہے تو تکلیف زیادہ اور شہید کے وقت تکلیف تھے۔ بزرگوں نے لکھا ہے کہ اصل مرکز تکلیف کا جان ہے مثلاً بال ناخون میں جان نہیں توائے کا منے میں تکلیف نہیں اور اگر ہاتھ پاؤل کا لے جائیں تو لکلیف ہوتی ہے اس لئے کہ یہ عضو جان کے براوسی ہیں اور نرع کے وقت تو خود جان تکلتی ہے تو کتنی شدید تکلیف ہو کی مندری میں صدیث صلی اللہ علیہ وسلم ہے کہ و بانی سے قبل چری تیز کرایا کروتم قربانی کومتعدد طریقول سے ذبح نه کرو یعنی اگر چیری تیز نه موئی تو تکلیف مو کی اور متعدد بار کرنا پڑے گا توجب قربانی کے جانور پر چھری پسیری تو آنکھ کی جھیک میں کام مکمل مگر موت کی ٹکلیف قبل کسی مرض کی ٹکلیف جولاحق مو کی بعد میں روح درجہ بدرجہ نکلے گی توجس مقام سے روح الگ ہوگی کلیف زیادہ ہوتی رہے گی- صدیث صلی اللہ علیہ وسلم میں ہے کہ شہد کو چیونٹی کے کا شنے سے زیادہ لکلیف نہیں ہوتی روایت ہے کہ جب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ذبح فرماتے تھے توہر اونٹ اپنی گردن پیلے پیش کرنے کی کوشش کرتا تاکہ پہلا نمبر میرا

درس ممبر: ۳۰ یکم منی 1964ء

## رحمت واحسان مين فرق

پیلے درس میں رحمت الهی کا بیان تھا اس سلسلہ میں قربانی بھی آگئی تھی آج ذرااس بات کو داضح کیا جاتا ہے کہ رحمت اور احسان میں کیا فرق ہے ان میں بڑا فرق ہے۔ مثلاً فلال فلال پر رحم کرتا ہے یہ الگ شے اور دومسرایہ کہ ایک دومسرے پر احسان کرتا ہے۔ اللہ تعالی نے احسان کہی کہی فرمایا ہے گر رحمت کا ذکر زیادہ فرمایا ہے۔ قرآن وجہ یہ ہے کہ احسان اس فائدہ بھلائی کا نام ہے جس سے اینامطلب ہو- فائدہ سے مراد دنیا کا فائدہ سخرت کا تو بہتر ہے۔ لیکن رحمت ایک ایسی صفت ہے کہ جس کا تقاصا یہ ہے کہ کسی کو فائدہ دینا اور اپنی غرض نہ ہو۔ یہ رحمت برطبی شئی ہے۔ سب سے اول تواللہ تعالی کی صفت ہے۔ کیونکہ خدا رحمٰن ورحیم ہے۔ یعنی رحمت کی صفت اللہ کو حاصل ہے وہ رحمت کی بارش برسا رہا ہے۔ اور اپنے مطلب نہیں رکھتے یعنی اپنی غرض وغایت کے علاوہ رحمت برسارہا ہے۔ بخاری و مسلم شریفین میں حدیث

ھریعن ہے کہا کل جن وانس اگررب العزۃ کی بندگی کریں اور ایکہ بھی نافرمانی نہ کریں تو بھی خدا کی خدائی میں فرق نہیں سیا۔ اور آگر تمام جن وانس با لکل نافرانی کریں ذرا بھر بھی عبادت نہ کریں تو بھی خدا تعالی کی خدائی میں کوئی فرق نہیں سا۔ سب سے اول رحمت کی صفت اللہ تعالی سے وابستہ پھر درجہ بدرجہ تمام نبیوں پر گر ان تمام سے خاص ہمارے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر کیونکہ باقی نبیول کی صد دائرہ محدود تھا خاص قوم کی طرف مبعوث ہوئے تھے قرآن- وَإِلَىٰ عَادِ أَخَاهُم مُوْداً- وَإِلَىٰ ثُمُورُ الْح يعني كوئي ثمود اور کوئی هود کی طرف مبعوث فرمایا- اسی طرح حضرت موسی و حضرت عینی صرف بنی اسرائیل کی طرفت میعوث ہوئے۔ گر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا دائرہ محدود نہیں کیونکہ قرآن نے بھی تصدیق فرما تى- وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّارُ حَمَدَ لِلْعَلِمِينَ كَى خاص قوم كا نهيس بلكه تمام جانوں کے لئے رحمت بنا کر ہمیجا ہے۔ تیسرا درجہ رحمت کا والدین ہیں۔ اللہ تعالی جو احسان فرماتے ہیں اپنا مطلب نہیں رکھتے دوم حضرت محمد صلى الله عليه وسلم جو احسان فرماتے بى وہ بھى غرض یاک ہوتے ہیں۔ دیکھو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے 10 لا کھ مربع میل حکومت کی گراس کے باوجود تین تین دن فاقد رہا غرض وغایت نه تھی۔ حضرت عائشہ صدیقہ ہے روایت کہ ہمارے محمر تین مہینہ جولہا میں آگ نہیں جلتی تھی۔ سے سومی کی ساٹھ روبیہ

تغواہ موجائے تو مسجد کا دروزاہ نہیں دیکھنا جاہتا ماجیکے ال محمد صلی الله عليه وسلم مِن مُخبرِ شِعَيرٍ يَوْمِينِ حَتَّ لَقِي الله فرما يا كه حصور صلى الله علیہ وسلم دو دن جو کی روقی سے سیر نہیں ہوئے یہال تک کہ اللہ تعالی کو مل گئے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے تھر میں چراغ نہیں جلتا تھا۔ حضرت عائشہ صدیقہ سے مروی ہے کہ ہمارا رہائش کا کمرہ بالکل سادہ تجھور کی جھت اوپر کوئی چادر بمجا کر گذارا کیا کرتے تھے۔ عبداللہ بن عمر سے مروی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے گندھے پر ہاتھ رکھ کر فرمایا کہ تم اپنے آپ کو مسافر جانو کیونکہ ہر ایک نے چلنا ہے۔ حضرت عائش سے مروی کہ محمرہ تنگ تها- جب حضرت محمد صلى الله عليه وسلم تهجد كي نماز ادا كرتے تو سجدہ کی حگہ نہ ہوتی تھی تو حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ جب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سجدہ کا ارادہ کرتے تو میں پاؤل سمیط لیتی فرما یا کہ ہمارے گھروں میں چراغ نہ تھے۔ حضرت انس سے مروی ا<del>ُخرُجُتُ عَا رُثِيَّةٌ کُناُ الح</del> کہ حضرت عائشہ صدیقہ نے دو تحدر کے مولے کپڑے نکالے فرمایا کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی جان مبارک ان دو کیر وں میں نکلی ہے۔ حضرت مولانا مدظلہ نے فرما یا کہ ایسے کپڑے تھے جو تم آج نہ پہنو کے دیکھواتنے بڑے بادشاہ نے ایسی رحمت کی جو اپنی غرض غایات سے پاک تھے۔ تومعلوم ہو گیا کہ اللہ تعالی و حضرت محمد صلی

الله عليه وسلم كى رحمت برحق ہے۔ كه ميرى است كو كوئى كليف نِهِ مو- قرآن، حَرِيْصُ عَلَيْهُمُ بِالْمُومِنِيْنَ رُوَفِ رَّحِيمٌ ويب توالله تعالى کی رحمت عام ہے مگر مومنین کے ساتھ خاص ہے۔ مثلاً ایک اومی کے دوییٹے ایک فرانبردار ایک نافران بیٹے ہونے کی وج سے رحمتِ دو نول پر گرِ فرما نبر دار پر خاص رحمتِ یهی رحمتِ الله تعالی کو مومنین کے ساتھ ہے۔ ایک رحمتِ اللہ تعالی کی دوم نبیوں کی سوم والدین کی مال باپ نہایت محروری کے وقت سختی مصیبت جھیلکر اولاد کی پرورش کرتے ہیں یہ بجین کا وقت ہوتا ہے اس وقت والدین کو کوئی غرض نہیں ہوتی کیونکیہ کیا پتہ تعلیم حاصل کریگا ملازمت وغیرہ ہوگی کہ نہ ہوگی۔آج کل اولاد والدین کو کیا کما کر تحطلنے گی کیونکہ جونظام اللہ تعالی نے حکومت کیلئے قرآن میں مقرر فرمائے میں وہ آج کل ختم میں کیونکہ ان سے ہی حقوق والدین کا علم ہوتا تھا وہ آج ہیں نہیں تو والدین آج اولاد کی خدمت سے مروم ہیں - ہمارے صوبہ مسرحد میں والد نے اپنے ایک بیٹے کی شکایت کی کہ میں نے اسے مصیبت جی*ں کر*وکالت کی تعلیم تک تعمیل کرائی آج اس پر روپسہ کی بارش برس رہی ہے گرمیرے لیے اس میں تحجیہ حصہ نہیں سفارش کیلئے گئے بیٹے نے کہا کہ باب شکایات خود بیان کرے باپ نے سب احمانات گن ڈالے وکیل وکیل ہی تھے جواب دیا کہ جتنے احسانات گن ڈالے یہ کس لیے مکمل کئے تھے

كه ميں تيرابيٹا تھاا گرميں نے يه احسانات اپنے بيٹے پر نہ كئے ہول تو یمر نافرمان مگر آپ سے تحجیر احسان نہیں کرونگا میں نے ایسکے والد کو کہا کہ یہ سب تیری غلطی ہے۔ تومجرم ہے بیٹامجرم نہیں میں نے کہا کہ وہ تعلیم تو تونے نہیں دی جس سے حقوق اللہ وعباد جانتا اس لئے بیٹے نے باپ کے حقوق نہیں جانے۔ حضرت مولانا مدظلہ نے فرما یا کہ اولاد ایک اما نت ہے اللہ تعالی نے یہ اما نت اس لینے دی کہ اسکی صحیح پرورش کروجس ہے یہ بندہ خدا بنجائے گرتم نے اسے انگریزی تعلیم پڑھا کر انگریز کی گود میں ڈالا ہے۔ توبیٹے کی ش<u>کایت</u> اپنے سے کرو کیونکہ تم نے بگاڑا ہے۔ قرآن قوااً نفت م وا میکم ناراً مفسرین نے لکھا ہے کہ اگر کسی نے اولاد کی صحیح تعلیم و تربیت نہ کی وہ گمراہ ہوا تو اولاد کے علاوہ عذاب باپ کے ساتھ رکھیں گے۔ کیونکہ بڑا کام باپ کا ہے کہ بیٹے کو آگ سے بچائے۔ بدبخت لوگ چند دن رہنا ہے گر پھر بھی ایسی تعلیم دیتے ہیں جو صرف چند دن کیلئے اسکی سہولت ممکن ہے اکثر چند دن کے لئے بھی وہ تعلیم پریشانی کا سبب بنتی ہے اور زندگی ابدی میں تو یقینی بلاشک نقصان دہ ہے۔ دیکھو اگر دنیا کی جیل میں بیٹا قید ہوجائے۔ تو والدین رویتے ہیں ایک تواس بات پر کہ وہ زحمت میں رہائش پذیر اور ہم رحمت میں دومسرااس بات سے کہ جدائی ہے۔ گر ونیامیں تو یہ امید وابستہ ہوتی ہے کہ پھر ملیں گے گرالٹد تعالی کی جیل جنہم میں

جب ابدی زندگی بیٹا گذارے گا تووہاں تو ملنے کی امید ہی نہیں۔ ایسی تعلیم پڑھانے ، نعنت جو غیر شرعی مو- حدیث میں ہے کہ وہ آگ اس آگ ہے سو گنا زیادہ ہے۔ وہاں خدا کی تجلی سے گرمی بیدا ہوتی ہے۔ ایمان برمی نعمت ہے اگر نصیب موجائے تو دینا و ہخرت میں رحمت۔ دنیا میں جو سزائیں وہ یا تو عدل یا قهر کے ماتحت ہوتی ہیں۔ کافراگر تکلیف میں مبتلا ہو تواس کاعدل کیونکہ اس نے ظلم کیا ہے۔ اللہ تعالی کی سرائیں مختلف ہیں تحچھ دنیا میں تحچھ قبر میں تحیھ ہنخرت میں۔ کفار کی سزائیں یا عدل یا قهر ہیں۔ تو یہ سرائیں کافر کیلئے یا عدل اور یا تحیہ قہر ہوئیں۔ مگر مسلم کیلئے واقع میں سرزائیں بھی رحم ہیں جمع آلفوائد کہ قیاست میں بار گاہ میں شہید پیش مويكي- حديث، يعطى بالشهيد ثم يعطى بالمتصدق وينسب الحساب ثم يعطى بار باب البلايا فلا يوضع المينران الخ جب شهيد پيش مو كگه تو سنحیوں کو بلایا جائے گا اور ان لوگوں کو جنکو دنیا میں مصبتیں ہوئیں تواکے لئے نہ حیاب نہ نیکی بدی کے دفتر ہو گئے رب العزة فرمائیں كَ جاوَجنت ميں ہم نے بخش دیا- إنْسَا يُوفِّ الفَّسَا بِرُونَ ٱجُرَبُهُمُ بِغَيْرِحِسِكَابِ يه خود قرآن سے معلوم ہے وا لذین صبروا الح جنہوں نے صبر کیا اجر بھی بغیر حساب یا ئیں گے حدیث<mark>، فلماراؤ</mark> هم اصحاب العاقبيته يودون لويقر صنون با لمقاريض لكان خيراً جب دنيا دار دنیاوی عذاب کا یہ صلہ دیکھیں گے تو پشیمان ہونگے اور کہیں

گے کہ ہمارے لئے بھی دنیاوی سہولت کی بجائے مصیبتیں ہؤتیں۔ عبدالله بن عمر سے مروی کہ عُدْت رَسولَ اللهِ صَلَّى الله عليه وَسَلَّم فَمُسَنَّمَةً، بيدة فَتَتَ لِكَ تُوعَكُ شَدِيرًا فَقَالَ إِنْ أُوعَكُ كُمَا يُوعَكُ رَجِلاً إِن مِنْ مُعْقَلْتُ ذَالكَ لِلاَنَ بَكَ أَجِرُانِ فَقَالَ نَعُمُ حِضرت عبدالله بن عَرَّ فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بیمار پرسی کیلئے گیا میں نے چھوا تو بخار بہت تیز تھا میں نے عرض کی کہ آپکو بخار بہت ریادہ ہے۔ فرمایا میرا تنعا بخار آیکے دو آدمیوں کے برابر ہوتا ہے میں نے عرض کی اس لئے کہ آپ کو تواب زیادہ ہو فرمایا نعم مال-حدیث که دنیا کی تکلیفات میں سب سے زیادہ انبیاً کو ہوتی ہیں پھر درجه بدرجه جوعمل میں انکے قریب ہو۔ تو تین رحمتیں بیان کی ہیں ایک الہیہ دوم نبویہ سوم والدین- بزرگ کا قول کہ میرے پاس ایک آدمی آیا کہ میری مال سخت مرض میں مبتلا ہے میں اسکو قصناء حاجت کرواتا ہوں خود کھلاتا پلاتا ہوں میں اسکی ایسی خدمت کر رہا مول کہ شاید کسی نے نہ کی ہو بزرگ نے فرمایا تم والدہ کی خدمت کر رہے ہواس نے تہاری کی گر خدمت میں فرق ہے۔ دیکھو تم جو خدمت کررہے ہو دل سے کہتے ہو گے کہ مرجائے میری جان نجات حاصل کرے گی مگر والدہ جب پرورش کرتی تھی تو آپکی درازی عمر کی دعائیں مانکتی تھی تیسری برطی شے رحمت والدین ہے۔ مفسرین نے لکھا کہ رحمان رحمت و نیاوی سے متعلق رحیم رحمت اخروی

ہے متعلق۔ وٹیا میں جو تکلیفیں ہیں یہ رخمت بصورت تھر ہیں اگر مثال کی ضرورت ہوتو وہ انجکشن و اپریشن والی مثال ہے کہ انجکشن میں تکلیف اور آپریش میں چیرنے پیاننے کی تکلیف مگر دراصل رخمت صف كيونكه الله علاوه صغت نهيل موسكتي عقب الله تعالى بندہ کے ساتھ جو کرتا ہے فائدہ سے خدیث قدمی سے ما تُردّتُ فی یش تُتَرَدُوي عِندَ الموت الخ كه مجھے كسى معاملة میں ہے چینی نہیں ہوتی جتنی جان لینے میں کیونکہ ایک طرف میرا قانون ہے کہ وقت پر جان لینا ضروری دوسری طرف میری رحمت کا تقاصنا یہ ہے کہ ورثاء روتے ہیں میں جان نہ لول تو مجھے جان کنی کے وقت بہت کے چینی ہوتی ہے۔ تمام دنیا کی رحمت کا خلاصہ سلامتی ہے تشریح میں تین چیزیں ہیں ایک یہ کہ سلامتی خوف سے سلامتی عندالخوف ہندوستان میں آدم خور میں مسلما نول کا قتل عام شروع کر دیا ہے دیکھو بردل قوم تھی کہ گیڈر کی یکار سے یاخانہ نکل جاتا ہے گرجب اقتدار باته میں آیا تو قتل عام شروع کر دیا۔ امن نصیب نہ ہو تو دنیا کی نعمت زحمت بن جاتی ہے دوم سلامتی من المرض کہ مرض نہ ہو سوم سلامتی من الفقر که تنگدستی غریبی نه موید بنیادی چیزیں ہیں اس لئے دین کا نام اسلام و ایمان رکھا جواس میں آیا امن و سلامتی حاصل کرلی ان سے باہر نہ امن نہ سلامتی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک حدیث میں دنیا کی تین عظیم رحمتیں جمع فرمائیں۔

مدیث مِن اُصْبِح مِنكم جومسلمان تم میں سے صبح میں داخل ہوا اسِنا فی منربه اسکواپنی جان و نفس کا خطره نه مو و عِنده قوت کوم ایک دنگی روزی مو- کیونکہ دوسرے ذکا کئی کو کیا علم زندہ رموں گا یامردہ مثلاً یرندہ کے پاس نیا دن نئی روزی حضرت شاہ عبدالفادر رحمیۃ اللہ علیہ فرائے ہیں کہ صرف انسان حریض ہے کہ زندگی کا علم نہیں اور روزی لاکھوں برس کی جمع کر رکھی ہے تھل مِن مَزید یہ کم ہے اس سے زائد لاؤ صدیث شریف میں ہے کہ آدم کی اولاد کیلئے دو میدان سونے کے بھردنے جائیں تووہ کھے گا کہ یہ ناکافی ہیں تیسرا بھی مو- اور بنی آدم یے بیٹ کو قبر کی مٹی کے سوا کوئی شے نہیں بھر سکتی۔ گرالند تعالی جس پررحمت فرما تا ہے اس کا دل دنیا ہے ختم ہو جاتا ہے۔ انسان کے علاوہ ہر شے نیا دن اور نئی وُزی تلاش کرتی ہے گران کو اسکے باوجود کوئی فکر نہیں۔ گر انسان باوجود کافی عرصہ کا ذخیرہ جمع کرنے کے بے چین ہوتا ہے۔ معلوم ہوگیا کہ امن صحت بھی ضروری ہے۔ میال جب آدمی بیمار ہو تو صحت کا پتر لگتا ہے۔ والی قلات کو گلے کی بیماری ہوئی امریکہ گیا شفانہ ہوئی ایک مهینه مسلسل میں دیکھتا رہا کہ مغرب سے لیکر سحرتک وہ کھا نستا رہتا ہے ایک سیکنڈ نیند نصیب نہیں ہوتی۔ تو میں نے پوچھا نواب صاحب آیکاجی کیا خواہش کرتا ہے کھنے لگامولانا آیکو علم ہے کرالٹر تعالی نے کیا تحمیر عنایت فرما رکھا ہے توجی یہ چاہتا ہے کہ اللہ

و یہ سب تحیہ بمع نوا بی لے لے اور گلے میں کشکول گدائی ڈال دے۔ گر صحت عطا فرائے میاں صحت بڑی نعمت ہے اگرایک یاؤں میں ظل تو قصارِ ماجت کیلئے متاج اگر آئھیں نہ ہوں تو گویا آپ دنیا میں ہیں بھی سی اور نہیں بھی۔ یورپ نے تحقیق کی ہے کہ ایک آدمی بہرا اور دوسرا اندھا تو بہراین زیادہ نقص ہے۔ توہم نے یہ نکتہ قرآن سے ماصل کیا کہ قرآن نے اول ذکر بسراین کا کیا ہے و من صُمَّ مُكُمُ الْحُ تواسلتَ حضرت محمد صلى الله عليه وسلم نے فرما يا كہ صحت بہت بڑی نعمت ہے امام غزالی رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا کہ زندگی کی ایسی مثال ہے کہ سخت مواجل رہی مواور آپ ایک مکان ہے جلتا ہوا چراغ دومسرے مکان میں لیے جائیں تو سر وقت خطرہ ہو گا کہ بھھ نہ جائے۔ خواہ زندگی کاچراغ بصورت موت بچھے یا بصورت مرض بچھے گر غافل انسان کو یتہ نہیں کہ یہ جراغ کسی وقت بچھے گاگر پھر دنیامیں جمکے گانہیں۔

صحیحین کی حدیث میں ہے رنٹمتان مغبون رفیماً

کنیرالنائ کہ دو نعمتیں ایسی ہیں کہ لوگ وھو کہ میں ہیں یعنی اسکی
قدر نہیں کرتے بلکہ ان سے نقصان حاصل کرتے ہیں اُلقِحَتُ

والفُراغ وہ ایک تندرستی اور دوسری فراغت ہے۔ تندرستی ایک

ایسی نعمت ہے جس سے انسان دنیا و آخرت کما سکتے ہیں لیکن آئ

صحت کی بے قدری کی کہ اس سے ناجا رُفائدہ اُٹھار ہے ہیں۔ دوم

toobaa-elibrary blogspot com

نمبر زاغت که فراغت میں اہل عیال کیلئے ممنت مزدوری کرنا تا کہ روزی سے بے فکر ہو کر عبادت میں نشغول ہو۔ بعض لو گوں کورب العرة نے اتنا مال دیا کہ روزی کی کوئی فکر نہنیں گر اسکے باوجود بھی نہ روزہ نہ نماز نہ جج نہ زکوہ کسی بھی احکام خداوندی کی قدر نہیں یہ چیزیں غریب اور متوسط درجہ کے لوگ ادا کر رہے ہیں حج جو صرف نقدی سے تعلق رکھتا ہے وہ بھی اکثر غریب اور متوسط طبقہ کے لوگ ادا کرتے ہیں امیر اس سے محروم ہیں لندن جانے کیلئے ہزار بار حدہ سے گذریں گے گر مدینہ کمہ نہیں جائیں گے۔ کیونکہ اللہ تعالی ایسے لوگوں کی حاضری پسند نہیں فرماتا۔ نماز کی صورت میں اگرغریب کے کیڑے بلید ہوجائیں تووہ بیجارہ انہیں پاک کریگا گر اں کے باوجود امیر ہر وقت نہاتے ہیں صاف ستھرے کیڑے ہنتے ہیں گر نماز اوا کرنے کوجی نہیں جاہتا کیونکہ اللہ انکی عاضری نهیں جاہتا۔ حضرت سید احمد بریلی رحمتہ اللہ علیہ جو بالا کوٹ میں شہد ہوئے کی نے ذکر کیا کہ بے نمازی کا حال تو بیان فرماؤ کہ بے نمازی بہت بڑا منحوس و بدبخت ہے۔ عجیب بات یہ ہے کہ دن رات میں دربار الهی 5 مرتبہ لگتا ہے توجسکو دنیا میں حاضری نصیب نہ ہوئی اسکو سخرت میں بھی نصیب نہ ہوگی اللہ تعالی نے جسکو اس وربار میں نہیں بلایا اسکو اس دربار میں بھی نہیں بلائے گا جو آدمی مجدمیں نہیں آتے وہ دل میں فز کرتے ہیں کہ ہم بڑے آدمی میں

گر ہسمان و زمین کہتے ہیں کہ تجھ جیسا بد بخت ہی کوئی نہیں کہ خدا تجھے اپنی دربار میں بلائے اور توانکار کرے کہ میں توسینما میں جاؤل گا۔ دیکھواگر کسی صدر یا بڑے آدمی کا دعوت نامہ و بلاوا ہو تو ہر ایک کو دکھانے گا کہ میں اسکے قریب ہوں مجھے اتنے بڑے آدی نے بلایا ہے اور اللہ تعالی کا بلاوا آذان ہے جُی علی الصَّلوة الله كا يانج وقت بلاوِا ہوتا ہے گر آج ہم محروم ہیں بچھلے درس میں قربانی کی تحچھ باتیں رہ کئیں تھیں۔ کوئی یہ نہ سمجھے کہ قربانی جانور کیلئے زحمت ہے میال جانور کوئی ساری عمر زنده تو نهیں رہتا سخر ایک دن مرنا تو ہے۔ بہر حال یہ موت کا کام توہونا ہی ہے۔ موت اگر صحیح طریقہ پر ہوگی توخوشی نصیب ہو گی۔ یقینی بات ہے جب ایک پیسہ نے سے جانا ہے اگر نیکی میں تو خوشی ورنہ ربش ہو گی- اور قربانی کا احساس ہر جانور کو ہے۔ دنیا کے ہر حصہ میں جو قربانی ہوتی ہے یہ قائم مقام پیغمبر کے ہوتی ہے قرآن وَفَدَيناً وَ بِدَرِّ عَظَيْم آج اگرایک چیراسی کوصدر کے قائم مقام بنا دیا جائے تووہ خوشی کے مارے ایکے گا نہیں ایقینی بات ہے کہ ایسی خوشی کبھی نصیب نہ ہوئی ہوگی- حضرت اسماعیل اورایک جا نور کے درمیان کیا نسبت گر اللہ تعالی ایک جانور کو یہ شرف بخشتے ہیں۔ کہ تم نے ایک بیغمبر کے قائم مقام ذبح ہونا ہے تو یہ خوشی کی بات نہیں اس خوشی کا جانور کو بھی اصاس ہوتا ہے۔ گر احساس کا اظہار عام نہیں

موتا بلکہ خرق عادت پر ہوتا ہے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے ج الوداع پرایک سو او نٹ ذبح فرمایا 63 کو اینے دست مبارک سے <u>.</u> جب ذیح کرنا شروع فرمایا توایک اونٹ بیک وقت ذیح ہوسکتا ہے ریادہ تو نہیں گر ہر او نٹ نے اپنی گردن قدم پر جھا دیں کہ پہلا نمبرچری پھیرنے کا میرا ہو تو کیا انہیں احساس تھا تو یہ کام کیا اسکے علاوہ دوسری بات یہ ہے کہ علماء نے تعقیق کی کہ نزع کے وقت بھی جان کنی اور ذیح کے وقت بھی گرذیح کرنے میں مک بارگی ہے بس اللہ اکبر کہا اور ختم اور نرع میں تو اسستہ سمستہ تکلتی ہے تو جلدی میں تکلیف نہیں مثلاً اگر آگ جل رہی ہو تو آپ اس میں اگر ہاتھ ہمستہ ہلائیں تو جلے گا اگر تیری سے ہلائیں تو نقصان نہ ہوگا تومعلوم ہو گیا جس قدر جلدی اتنی آسانی اور جس قدر دیر اتنی اللین موگی- معقلین نے لکھا ہے کہ نزع کے وقت جان تنگ راستہ سے نکلتی ہے جس طرح اگر پر ندہ گھسٹ کر پنجرہ سے نکلے تو ٹکلیف ہوگی بجائے اس کے کہ کھلے دروازہ سے نکلے حضرت شاہ عبدالعزيز رحمته الله عليه في لكما به كر جن جا نورول كى قرباني اسلام میں جائزے وہ سارے بہشت میں جائیں گے۔